
0 

 



1 

VIA 
UCRAINICA 

 
 

ŚLADAMI 
NAJSTARSZEJ 
UKRAIŃSKIEJ 

DIASPORY: 
 naukowo-edukacyjna 

ekspedycja wrocławskich 
ukrainistów do Wojwodiny 

       
 
 
 

Redakcja: Oleh Beley,  
Viktoriіa Turska 

Redakcja techniczna  
oraz projekt okładki  ‒ Andrij Rebryk 

 
 
 

© Związek Rusinów i Ukraińców Serbii 
© Zakład Ukrainistyki, Instytut Filologii 

Słowiańskiej Uniwersytetu  
Wrocławskiego 

 
 
 
 

Nowy Sad – Wrocław 
2025 

 
 
СЛІДАМИ 
НАЙДАВНІШОЇ 
УКРАЇНСЬКОЇ 
ДІАСПОРИ: 
науково-навчальна 
експедиція вроцлавських 
україністів до Войводини  
 
 
 
 
Редакція:  Олег Белей,  
Вікторія Турська 
Художньо-технічна редакція  
та оформлення – Андрій Ребрик 
    

 
 

© Союз русинів і українців Сербії 
© Українське відділення Інституту 
словʼянської філології Вроцлавського 
університету 

 
 
 

 
Новий Сад – Вроцлав 
2025 

 



2 

 
 
 
 
 
 
 
Науково-навчальна експедиція 
реалізована у рамках проєкту 
Історія та культура русинів 
Воєводини в сучасній науковій 
лабораторії україніста 
 
Учасники проєкту:  
 
Сара Соколовська,  

Юлія Матисяк,  

Яна Ясищук,  

Лукаш Новаковський,  

Анна Халупчинська,  

Роксана мельник,  

Наталія Голяк,  

Мартап Климко,  

Алан Тулач,  

Анджей Дімов.  
 
Керівник проєкту: 
Олег Белей 

 
  

 
   

 Вроцлав-Свидник-Новий Сад 
28.04 ‒ 03.05.2024 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
Wyprawa naukowo-edukacyjna została 

zrealizowana w ramach projektu   
Historia i kultura Rusinów  

w Wojwodinie we współczesnym 
warsztacie badawczym ukrainisty.                                          

 
Uczestnicy projektu:  

 
Sara Sokołowska,  

Iana Jasyshchuk,  

Julia Matysiak,  

Łukasz Nowakowski,  

Roksana Melnyk,  

Anna Chałupczyńska,  

Nataliia Holak,  

Marta Klymko,  

Alan Tułacz,  

Andzrej Dimov 
 

Kierownik projektu:  
Oleh Beley                                                                               

 
 
 
 

Wrocław-Swidnik-Nowy Sad 
28.04 - 03.05.2024 

 

 

 

 

 

 



3 

ВІД РЕДАКЦІЇ 
 
 

Пропонуємо увазі читачів перший 
номер науково-публіцистичного 

журналу VIA UCRAINICA, присвяченого 
тематиці українських громад як 
національних меншин у країнах 
Центральної та Південно-Східної 

Європи. В силу історичних обставин 
українці з давніх-давен заселяють землі 

сусідніх держав і народів, зберігаючи 
свою етнокультурну ідентичність. При 

цьому українці за кордонами своєї 
рідної держави зуміли не тільки 

зберегти пам'ять і свідомість 
приналежності до рідного мовно-

культурного материка, але також у 
нових просторово-часових координатах 

сформувати свої неповторні риси, які 

іноді складаються в об’ємні пласти 
загальнонаціональної культурної 

спадщини українців, маловідомої не 
тільки для широкого кола славістів, але 
й  професійних дослідників духовної та 

матеріальної культури українців.  

Реалізовуючи заплановані програмні 

пункти, учасники студентського 
наукового гуртка поставили собі за 
мету, як годиться для прем’єрного 
номера, розпочати знайомство із 

українськими закордонними 
спільнотами за хронологічним 

критерієм, а саме: від ознайомлення із 

найдавнішою діаспорою українців. План 
експедиції передбачав задум 

відтворити маршрут, яким пройшли у 
свій час руські (українські) емігранти: 
від своєї  карпатської прабатьківщини 
до нового, визначеного Габсбургами, 

місця проживання. Йдеться про 

войводинських русинів, які вже більш 
як чверть тисячоліття проживають на 

рівнинних північних окраїнах 
Балканського півострова.   

OD REDAKCJI   
     

Oddajemy do rąk czytelników  

pierwszy numer zeszytów naukowo-

publicystycznych VIA UCRAINICA, 

poświęconego tematyce społeczności 

ukraińskich jako mniejszości narodowych 

w krajach Europy Środkowej i 

Południowo-Wschodniej. Ze względu na 

uwarunkowania historyczne Ukraińcy od 

dawna zamieszkiwali ziemie sąsiednich 

państw i narodów, zachowując swoją 

tożsamość etniczno-kulturową. 

Jednocześnie Ukraińcy poza granicami 

swojego państwa ojczystego potrafili nie 

tylko zachować pamięć i świadomość 

przynależności do ojczystego kontynentu 

językowego i kulturowego, ale także 

ukształtować swoje unikalne cechy w 

nowych realiach przestrzennych i 

czasowych, które dziś tworzą obszerne 

warstwy Ukraińskiego dziedzictwa 

kulturowego, nie stety mało znanego nie 

tylko szerokiemu kręgowi sławistów, ale i 

nierzadko profesjonalnym badaczom 

duchowej i materialnej kultury Ukraińców. 

 Realizując zaplanowane punkty 

programu, uczestnicy studenckiego koła 

naukowego postawili sobie za cel, jak 

przystało na numer premierowy, 

rozpoczęcie poznawania społeczności 

ukraińskich za granicą według kryterium 

chronologicznego, a mianowicie: od 

zapoznania się z najstarszą diasporą 

Ukraińców. W koncepcji owej wyprawy 

znalazł się pomysł odtworzenia trasy, jaką 

niegdyś pokonywali ruscy (ukraińscy) 

emigranci: z karpackiej ojczyzny do 

nowego miejsca zamieszkania 

wyznaczonego przez Habsburgów. Mowa  

o Rusinach z Wojwodiny, którzy od ponad 

ćwierć tysiąclecia zamieszkują płaskie, 

północne obrzeża Półwyspu Bałkańskiego. 



4 

Зібравши групу із десяти  
студентів вроцлавської україністики  
на межі квітня та травня 2024 року 
було здійснено науково-навчальну 

експедицію до автономного  
краю Сербії – Воєводини. У тісній 

співпраці із Інститутом культури 
русинів у Воєводині в особі директора 

Саші Сабадоша та Союзу русинів 
українців у Сербії в особі його голови 
Богдана Віславського, а також міцної 
підтримки низки відомих науково-

освітніх та мистецьких діячів  

місцевої громади (Миколи М. Цапа, 
Миколи Шанти, д-р Анни Римар-

Симунович, д-ра Олександра Мудрого, 
Бориса Варґи) було здійснено низку 

заходів, які дали змогу ґрунтовно 
ознайомити учасників проєкту  
із найважливішими вимірами 

етнокультурного життя цієї  
спільноти в Сербії. Таким чином, 

підсумком п’ятиденної експедиції  
стало створення цих науково-
публіцистичних матеріалів,  

які ми з приємністю пропонуємо  
нашій читацькій аудиторії. 

 
      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Zebrawszy grupę dziesięciu studentów 

wrocławskiej ukrainistyki, na przełomie 

kwietnia i maja 2024 r. odbyła się 

wyprawa naukowo-edukacyjna do autono-

micznego regionu Serbii - Wojwodiny. W 

ścisłej współpracy z Instytutem Kultury 

Rusinów w Wojwodinie, 

reprezentowanym przez dyrektora Sašę 

Sabadosza, oraz Związkiem Ukraińców 

Rusinów w Serbii, reprezentowanym przez 

jego przewodniczącego Bohdana 

Wisławskiego, a także przy silnym 

wsparciu szeregu znanych postaci nauki, 

oświaty i sztuki lokalnej społeczności 

(Mykoła M. Cap, Mykoła Szanta, dr Anna 

Rymar-Simunowicz, dr Oleksandr Mudry, 

Borys Varga), przeprowadzono szereg 

działań, które pozwoliły na gruntowne 

zapoznanie uczestników projektu z 

najważniejszymi wymiarami życia 

etniczno-kulturalnego tej społeczności w 

Serbii. Efektem pięciodniowej wyprawy 

było powstanie materiałów naukowych i 

publicystycznych, które z przyjemnością 

oddajemy do rąk naszych Czytelników. 

 

  

  

 

 

 

 

 

 

 



5 

1.  WSCHODNIA 
SŁOWACJA – OJCZYZNA  
PRZODKÓW RUSINÓW  
Z WOJWODINY 
 

Pierwszy punkt programu.  
Przybycie do Svidnika: muzeum,  
miasto  

Roksana MELNYK, studentka ukrainistyki 
Uniwersytetu Wrocławskiego. 

Wczesnym rankiem spotkaliśmy się 

pod Halą Targową we Wrocławiu. 
Punktualnie o 8:00 rozpoczęliśmy naszą 
wyprawę. Droga przed nami była długa, 
ale pełna obiecujących nowych przygód i 
niezapomnianych wrażeń. 

Podróżując autostradami, pokonaliśmy 
setki kilometrów, podziwiając 

zmieniające się krajobrazy. O 11:35 
dotarliśmy do Tarnowa, gdzie 
temperatura wynosiła już 24°C. Miasto to 
słynie z ciepłego  

1. СХІДНА СЛОВАЧЧИНА 
– ПРАБАТЬКІВЩИНА 
ВОЙВОДИНСЬКИХ 
РУСИНІВ 
 

Перший пункт експедиції.  
Приїзд до Свидника: лекція  
в музеї, екскурсія містом  

Роксана МЕЛЬНИК, студентка украї-
ністики Вроцлавського університету). 

Вранці ми зустрілися біля Торгового 

дому Вроцлаві. Рівно о 8:00 ранку ми 
вирушили в дорогу. Попереду була 
довга дорога, але сповнена 
багатообіцяючих нових пригод та 
незабутніх вражень. 

Рухаючись автобанами, ми подолали 
сотні кілометрів, милуючись мінливими 

пейзажами. Об 11:35 ми прибули до 

Тарнова, де температура становила 
вже 24°C. Це місто славиться своїм 
теплим кліматом і вважається одним з 



6 

klimatu i jest uznawane za jedno z 
najcieplejszych w Polsce. To był idealny 
moment na krótki postój, aby rozprosto-
wać nogi i zaczerpnąć świeżego powietr-
za. Podczas dwóch krótkich przerw na 
trasie mieliśmy okazję podziwiać uroki 

polskiej prowincji, zanim ruszyliśmy dalej 
w kierunku południowej granicy. 

 

 

 

Po kilku godzinach jazdy 
przekroczyliśmy granicę ze Słowacją i o 
15:00 dotarliśmy do naszego hotelu w 
małym miasteczku Svidniku. 

Zakwaterowanie przebiegło sprawnie i 
już pół godziny później byliśmy gotowi na 
zwiedzanie. Naszym pierwszym celem 
było Muzeum Kultury Ukraińskiej. 

Muzeum Kultury Ukraińskiej w 
Svidniku to niezwykłe miejsce, które 
przenosi odwiedzających w czasie, 

ukazując bogactwo i różnorodność 
miejscowej ukraińskiej kultury. Instytucja 
ta wchodzi w strukturę Słowackiego 
Muzeum Narodowego, którego zadaniem 

найтепліших у Польщі. Це був ідеаль-
ний час для короткої зупинки, аби 

витягнути ноги та подихати свіжим 
повітрям. Під час двох коротких перерв 

у дорозі ми мали можливість помилува-
тися красою польської провінції, перш 

ніж продовжити шлях до південного 
кордону. 

 

 

 

Після кількох годин їзди ми 
перетнули кордон зі Словаччиною та о 
15:00 прибули до нашого готелю у 
Свиднику. Заселення пройшло без 

проблем і через пів години ми були 
готові до екскурсії. Першим нашим 
пунктом був Музей української 
культури. 

Музей української культури у 
Свиднику – це надзвичайне місце, яке 
переносить відвідувачів у часі та 

просторі, розкриваючи багатство та 
розмаїття місцевої української 
культури. Ця інституція є частиною 
Словацького національного музею, 



7 

jest dokumentowanie głównych etapów 
historyczno-kulturalnego, politycznego i 
społecznego rozwoju najbardziej 
reprezentatywnych rdzennych wspólnot 
narodowych na Słowacji, w tym 
Ukraińców (Rusinów) na Wschodniej 

Słowacji od czasów najstarszych aż po 
dziś. Muzeum Kultury Ukraińskiej 
założone w 1956 roku w Prešovie, od 
1964 roku mieści się w Svidniku, gdzie 
rozwija swoją systematyczną działalność 
naukowo-badawczą, wydawniczą, 
metodyczno-specjalistyczną oraz 

kulturalno-pedagogiczną. Dzisiaj to 
muzeum w swoim składzie mieści 
następujące jednostki: 1) główna 
ekspozycja o tematyce kulturalno-
historycznej, przedstawiająca rozwój 
społeczności ukraińsko-rusińskiej na 
Słowacji w kontekście jej dziedzictwa 

kulturowego i historycznego; 2) Galeria 
Dezidera Millyego, ukazująca rozwój 
ludowej oraz profesjonalnej sztuki plas-
tycznej Ukraińców (od XVI wieku do 
współczesności); 3) Muzeum Ludowej 
Kultury Materialnej – skansen: zebrano 
tutaj przede wszystkim zabytki architek-
tury ludowej i kultury etnograficznej 

Ukraińców ze Wschodniej Słowacji. 

W Głównej ekspozycji na powierzchni 
1700 m² zgromadzone są eksponaty 
dokumentujące etapy kulturalno-
historycznego rozwoju ukraińskiej 
(rusińskiej) ludności Słowacji. Wystawa 

jest chronologicznie podzielona i 
obejmuje okres od prehistorii, przez 
feudalizm i kapitalizm, aż po 
współczesność. W części „Człowiek i 
Przyroda” zaprezentowana jest flora i 
fauna regionu, które były jednymi z 
głównych determinantów sposobu życia 
ludzi oraz rozwoju społeczno-

ekonomicznego. Ekspozycja obejmuje 

unikalne znaleziska archeologiczne, takie 
jak kieł mamuci oraz mamuci ząb z okolic 
Svidnika, kamienne tasaki, siekiery oraz 

завданням якого є документування 
основних етапів історико-культурного, 

політичного та соціального розвитку 
найбільш представницьких корінних 

національних спільнот Словаччини, 
включно з українцями (русинами) у 

Східній Словаччині від найдавніших 
часів до наших днів. Музей української 
культури, заснований 1956 р. у 
Пряшеві, з 1964 р. знаходиться у 
Свиднику, де розгортає систематичну 
науково-дослідницьку, видавничу, 
методико-спеціалізовану та 

культурно-педагогічну діяльність. 

Сьогодні в музеї розташовані такі 
підрозділи: 1) Головна культурно-
історична експозиція (документує 

культурно-історичний розвиток 
українсько-русинського населення 
Словаччини; 2) Галерея Дезідера Міллі 

(представляє розвиток народного та 
професійного образотворчого 
мистецтва українців (від XVI століття 
до наших днів); 3) Музей народної 
матеріальної культури – скансен. До 
колекції входять передусім пам’ятки 
народної архітектури та етнографічної 
культури українців Східної 

Словаччини. 

Основна експозиція, яка займає 
площу 1700 м², містить експонати, що 
документують етапи культурно-
історичного розвитку українського 
(русинського) населення Словаччини. 

Виставка поділена за хронологією та 
охоплює період від доісторичних часів, 
через феодалізм і капіталізм, до наших 
днів. Частина «Людина і природа» 
представляє рослинний і тваринний 
світ краю, які були одними з головних 
визначальних факторів побуту та 
соціально-економічного розвитку 

людей. На виставці представлені 
унікальні археологічні знахідки: 
бивень та зуб мамонта зі Свидника, 
кам’яні тесаки, сокири та 



8 

naczynia w kształcie amfory. Wśród 
eksponatów znajdują się również 
średniowieczne zabytki piśmiennicze 
dotyczące powstawania poszczególnych 
gmin, dokumenty o przynależności 
narodowościowej zachodnio-ukraińskich 

mieszkańców oraz przejawy kultury 
duchowej i materialnej. Szczególna uwaga 
poświęcona jest dokumentacji działań 
literackich Rusinów-Ukraińców, co 
pozwala na pełniejsze zrozumienie ich 
wkładu w rozwój kultury narodowej.      

 

 

 

Spacerując po salach mieliśmy okazję 
usłyszeć wykład na temat historii i 

tradycji jednej z najbardziej wysuniętych 
na Zachód gałęzi Ukraińców, co było 
niezwykle inspirującym doświadczeniem. 
Eksponaty, w tym tradycyjne stroje, 
rękodzieła i instrumenty muzyczne 
pozwalają na głębsze zrozumienie i 
docenienie bogactwa tej kultury. 

Wyeksponowane dzieła spuścizny  w 
grafice cyrylicznej – zaczynając od napisu 

na bryle nagrobnej z okolic Michajłowiec 
(miasto na Słowacji, 40 km od granicy z 

амфороподібні посудини. Серед 
експонатів також середньовічні 

писемні пам’ятки, що стосуються 
утворення окремих общин, документи 

про національність західноукраїнських 
жителів, прояви духовної та 

матеріальної культури. Особливий 
акцент зроблено на документуванні 
літературної діяльності русинів-
українців, що дає змогу глибше 
усвідомити їхній внесок у розвиток 
національної культури.      

 

 

 

Під час прогулянки залами ми мали 

нагоду прослухати лекцію про історію 

та традиції однієї з найзахідніших 
гілок українства, що стало для нас 
надзвичайно надихаючим досвідом. 
Експонати, включаючи традиційні 
костюми, ремесла та музичні інстру-
менти, дозволяють глибше зрозуміти 
та оцінити багатство цієї культури. На 

полицях, зокрема, були представлені 

твори, що належать до кириличної 
писемної спадщини – від напису на 
кам'яній брилі з-під Михайлівець, 



9 

Ukrainą) datowanego XI wiekiem, 
średniowiecznymi księgami proweniencji 
ruskiej z klasztorów Kijowa i Halicza, 
miejscowe gramatyki i słowniki języka 
ruskiego (małoruskiego, ukraińskiego) 
XIX w., kończąc owocami twórczości 

pisarzy i prac naukowych uczonych tej 
ziemi z   
XX w. – początku XXI w. – służyły świetną 
ilustracją do wygłaszanego wykładu.   

Należy dodać, iż nasza ekspedycja 
miała miejsce w okresie Świąt 
Wielkanocnych, dlatego szczególnie 

fascynujące były ekspozycje nawiązujące 
do tego okresu, które przybliżały tradycje 
i obrzędy związane ze 
wschodniochrześciańską ruską 
(ukraińską) tradycją obchodzenia 
Wielkanocy. Wizyta w muzeum miała nie 
tylko charakter edukacyjny, ale 

dostarczyła także wiele informacji i 
wrażeń, dając możliwość zanurzenia się w 
kulturę Rusinów-Ukraińców i lepszego 
zrozumienia ich dziedzictwa. To właśnie z 
tych terenów w połowie XVIII w. za 
nakazem Habsburgów zostały 
przesiedlone na południe Węgier tutejsi 

ruscy osadnicy – przodkowie dzisiejszych 
Rusinów w Wojwodinie, którzy stanęli 
głównym celem naszej naukowo-
dydaktycznej wyprawy.        

Po wizycie w muzeum nadszedł czas na 
samodzielne odkrywanie Svidnika. 

Uczestnicy wyjazdu spacerowali po 

urokliwych uliczkach, zatrzymując się na 
zakupy w lokalnych sklepach. Zwiedzając 
kolejne uliczki miasteczka, nie mogliśmy 
pominąć również wizyty w jednej z 
miejscowych cerkwi, która zachwyciła 
swoją architekturą i duchowym 
spokojem. Te chwile pozwoliły nam lepiej 

zrozumieć codzienne życie i religijne 

tradycje mieszkańców regionu. Mieliśmy 
też wyjątkową okazję wsłuchiwać się w 

pojedyncze brzmienie słów na 

датованого XII століттям, 
середньовічних руських книг із 

монастирів Києва та Галича, місцевих 
граматик і словників руської (малоро-

сійської, української) мови XIX сто-
ліття, до праць письменників і вчених 

цього краю XX – початку XXI століття. 
Усе це стало чудовою ілюстрацією до 
прослуханої нами лекції. 

Слід зазначити, що наша експедиція 
відбувалася під час Великодніх свят, 
тому особливий інтерес викликали 
музейні експозиції, присвячені цій 

тематиці. Вони знайомили з традиція-
ми та обрядами, характерними для 
східнохристиянської руської (україн-

ської) культури святкування Велико-

дня. Відвідування музею було не лише 
теоретично-пізнавальним, а й дало 
змогу безпосередньо ознайомитися з 

матеріальними пам’ятками, що зали-
шило в нас глибокі враження. Це до-
зволило зануритися в культуру руси-
нів-українців і краще усвідомити їхню 
спадщину. Адже саме з цих земель у 
середині XVIII століття, за наказом 
Габсбургів, групи місцевих жителів – 

предків сучасних русинів Воєводини – 

були переселені на південь Угорщини, 
що й стало основним фокусом нашої 
науково-навчальної експедиції. 

Після візиту у музей настав час са-
мостійно ознайомитись із Свидником. 
Учасники поїздки прогулювалися 

скромними та водночас охайними 
вуличками, зупиняючись іноді за 
покупками в місцевих магазинах. 
Прогулюючись вулицями міста, ми не 
могли не відвідати одну з місцевих 
церков, яка зачарувала нас своєю 
архітектурою та душевним спокоєм. Ці 

моменти дозволили нам краще 
зрозуміти побут і релігійні традиції 
корінних жителів краю. Ми також 
отримали унікальну можливість почути, 



10 

miejscowym ukraińskim dialekcie, które 
przeplatały się w gąszcze języka 
słowackiego tutejszych starszych pań. 
Niespiesznie delektowały się one coraz 
cieplejszym majowym wieczorem, siedząc 
na ławkach w centrum miasteczka.  

Wieczorem nasza grupa postanowiła 
wspólnie spędzić czas przy kolacji. 
Wybraliśmy się do lokalnej pizzerii, gdzie 
przy smacznym jedzeniu i wesołych 
rozmowach mogliśmy podzielić się 
wrażeniami z całego dnia. Po powrocie do 
hotelu, upojeni niesamowicie czystym 

górskim powietrzem, pełni energii, zorga-
nizowaliśmy wieczór gier towarzyskich. 
Śmiech, rywalizacja i wspólna zabawa 
sprawiły, że ten dzień zakończył się w 
doskonałych nastrojach. 

як окремі слова місцевого україн-
ського діалекту переплітаються зі 

словацькою мовою в розмовах літніх 
жінок, які неквапливо спілкувалися, 

сидячи на лавках у центрі міста в 
теплий травневий вечір.  

Увечері наша група вирішила про-
вести час разом за вечерею. Ми пішли 
до місцевої піцерії, де, насолоджую-
чись смачною їжею та веселими розмо-
вами, ділилися враженнями від дня. 
Після повернення в готель, сп’янілі не-
ймовірно чистим гірським повітрям та 

повні сил, ми організували вечір на-
стільних ігор. Сміх, змагання та спільні 
веселощі забезпечили завершення дня 

у піднесеному настрої. 

 

 



11 

 

 

2. KIERUNEK  
NA POŁUDNIE 
 
 
Krótki komentarz o trasie  

Słowacja – Serbia, zameldowanie  

w Nowym Sadzie: ogólnie pierwsze 
wrażenie o Serbii  
 
Roksana MELNYK, studentka ukrainistyki 
Uniwersytetu Wrocławskiego 

 

Dzień drugi. O godz. 8:00 
wyruszyliśmy w drogę do Serbii. Trasa 
okazała się długa, wymagająca i pełna 
nieoczekiwanych zwrotów akcji. Po 
opuszczeniu Svidnika, skierowaliśmy się 
w stronę najpierw granicy węgierskiej. 
Każdy przejechany kilometr przybliżał 

nas do celu, ale także wystawiał na próbę 
naszą cierpliwość i wytrzymałość. Droga 
była malownicza, lecz momentami trudna 
i męcząca. 

2. КУРС  
НА ПІВДЕНЬ 
 
 
Короткий опис маршруту 

Словаччина - Сербія; прибуття  

до Нового Саду: перше враження  
про Сербію  
 
Роксана МЕЛЬНИК, студентка украї-
ністики Вроцлавського університету 

 

Вранці другого дня нашої експедиції 
о 8:00 ми вже були на шляху до Сербії. 
Маршрут виявився довгим, складним і 
повним несподіваних поворотів. 
Виїхавши зі Свидника, ми прямували 
до угорського кордону. Кожен кіло-
метр наближав нас до місця призна-

чення, але водночас випробовував 
нашу витривалість. Дорога була 
мальовничою, проте подекуди важкою 
і виснажливою. 



12 

Przekroczenie natomiast przez granicę 
węgiersko-serbską w Horgoszu okazała 
się większym wyzwaniem niż się spodzie-
waliśmy. Między innymi zostaliśmy pod-
dani szczegółowej kontroli przez funkcjo-
nariuszy serbskiej straży granicznej, któr-

zy zadawali nam liczne pytania, a następ-
nie pozostawili nas na długie oczekiwanie 
zwrotu świeżo opieczętowanych paszpor-
tów. Te dodatkowe procedury spowodo-
wały opóźnienie. Jednak mimo trudności, 
udało nam się w końcu przekroczyć 
granicę i kontynuować podróż. 

Kiedy wreszcie dotarliśmy do Nowego 
Sadu (hotel Meridiana), była już 19:40. 
Zmęczenie dawało się nam we znaki, a 
pierwsze wrażenia o Serbii było miesza-
ne. Piękne równinne krajobrazy kontra-
stowały z kaskadami poczucia niepew-
ności i zmęczenia po długiej podróży. 

Hotel Meridiana przywitał nas 
przytulnymi pokojami, jednak mieliśmy 
pewne niedogodności, wynikające z 
różnicy obowiązującej w tym kraju 
obyczajowości: Serbowie mają zwyczaj 
palenia papierosów w pomieszczeniach, 
więc cały nasz hotel (recepcja, restaura-

cja, korytarzy etc.) nieprzyjemnie pach-
niał dymem. Cała grupa była zmęczona i 
zniechęcona przez ten nieprzyjemny 
zapach, co nie sprzyjało naszemu 
komfortowi. Wieczorem, po zameldo-
waniu, każdy z nas czuł się wyczerpany. 

Pierwsze wrażenie o Serbii było nieco 

przytłaczające - wszechobecny zapach 
papierosowego dymu pozostawiały wiele 
do życzenia. Nie wszyscy byli zadowoleni 
z tego, co zastali na miejscu, co nieco 
przytłumiło radość z dotarcia do celu. 
Pomimo zmęczenia staraliśmy się cieszyć 
z dotarcia na miejsce, mając nadzieję, że 

kolejne dni przyniosą lepsze 
doświadczenia.      

Перетин угорсько-сербського 
кордону у Горґоші виявився справою 
куди складнішою, ніж ми сподівались. 
Сербські прикордонники вирішили 
провести детальний контроль, 
ставлячи нам чимало запитань, до того 

ж змусили довго чекати на повернення 
наших паспортів. Однак, незважаючи 
на труднощі, нам вдалося перетнути 
кордон і продовжити нашу подорож. 

Коли ми нарешті прибули до Нового 
Саду (готель «Меридіана»), було вже 
19.40. Втома давалась взнаки, тому 

наше перше враження від Сербії було 
неоднозначним. Мальовничі рівнинні 
краєвиди різко контрастували з 
хвилями невпевненості та втоми, що 
охоплювали нас після тривалої 
подорожі. 

Готель «Меридіана» зустрів нас 
затишними номерами, однак у нас 
виникли певні застереження, 
спричинені відмінностями 
поведінкових норм і традицій. Серби 
мають звичку палити цигарки в 
приміщеннях – на рецепції, у ресторані, 
в коридорах тощо, тому весь наш 

готель був просочений неприємним 
запахом диму. Вся група відчувала 
втому і дискомфорт через цей сморід, 
що зовсім не сприяло нашому 
відпочинку. Ввечері, після подоланих 
800 кілометрів і заселення в готель, 

кожен із нас був вкрай виснажений. 

Перше враження від Сербії 
виявилося не надто приємним – 
затримка на кордоні та всюдисущий 
запах сигаретного диму не сприяли 
позитивному настрою. Попри втому, 
ми намагалися насолоджуватися 
фактом успішно подоланого шляху та 

сподівалися, що наступні дні 
подарують нам кращі враження. 

 



13 

 



14 

        

 

3. WYDZIAŁ  
FILOLOGICZNY 
UNIWERSYTETU  
W NOWYM SADZIE:  
ZAKŁAD RUSYNISTYKI  
Alan TUŁACZ, student ukrainistyki 

Uniwersytetu Wrocławskiego 

 

Pierwszy programowy dzień pobytu 
naszej grupy w Serbii zaczęliśmy od 
wizyty na Uniwersytecie Nowosadzkim, 

gdzie funkcjonuje Wydział Filologiczny 
(po serbsku: Filozofski fakultet). W 
ramach tego wydziału funkcjonują 
katedry m. in. filozofii, socjologii, 
medioznawstwa, a także wiele katedr 
typowo filologicznych - w tym anglistyki, 
romanistyki, rumunistyki, słowacystyki i - 

co szczególnie było istotne dla naszych 
badań - katedra rusynistyki. Warto tutaj 
zaznaczyć, iż jest to jedyna nie tylko w 
Serbii, ale i na świecie akademicka 

 

3. ФІЛОСОФСЬКИЙ 
ФАКУЛЬТЕТ 
НОВОСАДСЬКОГО 
УНІВЕРСИТЕТУ:  
КАФЕДРА РУСИНІСТИКИ  
Алан ТУЛАЧ, студент україністики 

Вроцлавського університету  

 

Перший день нашої програми в 
Сербії ми розпочали з відвідування 
Новосадського університету, де функ-

ціонує філологічний факультет (серб. 
Filozofski fakultet). Факультет включає 
кафедри філософії, соціології, медіадо-
сліджень, а також філологічні, зокрема 
вивчаються англійська, словацька та 
романські мови. Особливо важливою 
для нашого дослідження була кафедра 

русиністики. Варто зазначити, що це 
єдиний науково-навчальний підрозділ 
університету не лише в Сербії, а й у 
світі, який досліджує мову, літературу 



15 

jednostka naukowo-dydaktyczna, która 
naukowo zajmuje się językiem, literaturą 
i kulturą Rusinów Wojwodińskich, czyli 
najstarszą ukraińską diasporą na świecie. 
Ponadto, jest to kolejny ważny akcent dla 
nas - ukrainistów, ponieważ poza 

belgradzką ukrainistyką, na żadnym 
uniwersytecie w tym kraju nie 
funkcjonuje żadnego innego zakładu lub 
katedry ukrainistyki. A skoro idzie o 
badania slawistyczne w Serbii, to, 
niewątpliwie, w przeważającej części 
skupione one są na filologii rosyjskiej.      

 Nasza wizyta na Wydziale 
Filologicznym rozpoczęła się dosyć 
nietypowo - staliśmy się gwiazdami 
wojwodińskiej telewizji Radio-Televizija 
Vojvodine (Radio i Telewizja Wojwodiny, 
w cyr. serb. Радио-Телевизија 
Војводине)! Była to niespodzianka, którą 

zorganizowali z okazji wizyty 
wrocławskich ukrainistów koledzy z 
Katedry Rusynistyki. Mieliśmy bowiem 
okazję - wraz z profesorem Olehem 
Beleyem - udzielić wywiadu, a rozmowę z 
nami można odnaleźć na stronie 
internetowej: 

https://media.rtv.rs/ostalo/ukrajinska-
panorama/92406)      

Kolejnym punktem było nasze 
spotkanie z wykładowcami nowosadzkiej 
Katedry Rusynistyki: dr Aną Rimar 
Simunović, kierowniczką Katedry i drem 

Aleksandrem Mudrim. Była to dla nas 

okazja również przysłuchać się żywej 
próbce języka rusińskiego, jako że dr 
Rimar Simunović przywitała nas właśnie 
w języku rusińskim, choć wszyscy 
porozumieliśmy się w literackim języku 
ukraińskim. Mieliśmy również okazję 
zobaczyć prace pracowników Katedry 

Rusynistyki - najbardziej zaskakującym 

było, jak kameralnym jest kierunek 
rusynistyki w Nowym Sadzie. Nasi 

przewodnicy mówili, że często bywa tak, 

та культуру воєводинських русинів – 
найдавнішої української діаспори у 
світі. До того ж, це ще один дуже 
важливий момент для нас, україністів 
– адже, окрім белградської україністи-
ки, в жодному університеті цієї країни 

немає інших кафедр української мови. 
Що стосується сучасної славістики в 
Сербії, то розвинена тут головним 
чином російська філологія. 

Наш візит до Філологічного факуль-
тет розпочався досить незвично – ми 
одразу відчули себе зірками воєво-

динського телебачення Radio-Televizija 
Vojvodine (Радіо і телебачення Воєво-
дини, серб. Радио-Телевизија Војво-
дине)! Це був сюрприз, організований 
колегами з Кафедри русиністики саме 
з нагоди нашого візиту. Разом із 
професором Олегом Белеєм ми дали 

півгодинне інтерв’ю журналістці 
української редакції, а розмову з нами 
можна знайти на інтернет-сторінці 
телебачення Воєводини: 
https://media.rtv.rs/ostalo/ukrajinska-
panorama/92406). 

Далі на нас чекала зустріч із викла-

дачами Кафедри русиністики у Новому 
Саді, зокрема із д-р Аною Римар Симу-
нович, завідувачкою кафедри, та д-р 
Олександром Мудрим. Це також була 
можливість для нас почути наживо мо-
ву воєводинських русинів, адже д-р Ри-

мар Симунович зустріла нас по-русин-

ськи, однак для зручності далі ми всі 
спілкувалися сучасною літературною 
українською. Також ми мали нагоду 
побачити праці вчених Кафедри руси-
ністики – найбільше здивувало нас всіх 
те, наскільки камеральною вона є. На-
ші провідники розповіли, що нерідко 

трапляється так, що на курсі навчаєть-

ся лише один студент або немає жод-
ного. Попри це, кафедра продовжує ак-

тивно працювати та поширювати 



16 

że na jednym roczniku jest jeden student 
lub nie ma ich wcale - mimo to Katedra 
nadal aktywnie działa i popularyzuje 
wiedzę o języku oraz kulturze najstarszej 
ukraińskiej diaspory, która w dalekiej 
odległości czasowej i przestrzennej od 

ziemi ojczystej potrafiła zachować swoją 
tożsamość, a także podkreślić swój 
niepowtarzalny i unikatowy wymiar. 
Zostaliśmy godnie ugoszczeni w gabinecie 
rusynistów oraz mieliśmy okazję 
przyjrzeć się zbiorom wydziałowej 
biblioteki w wielu różnych językach 

słowiańskich. 

Wizyta była również doskonałą okazją 
ku temu, by zacieśnić współpracę między 
wrocławską ukrainistyką a jedyną 
rusynistyką na świecie - dr Mudri i dr 
Rimar Simunović zapowiedzieli gorące 
wsparcie dla naszych naukowych i 

projektów dydaktycznych, a także 
wyrazili gotowość i chęć do wsparcia 
naszej corocznej konferencji „O Ukrainie 
interdyscyplinarnie”, co dla nas jest 
nieodzownym sygnałem polsko-serbsko-
ukraińskiej przyjaźni, a także doskonałej i 
harmonijnej współpracy na długie lata. 

знання про мову й культуру найдавні-
шої української діаспори. Незважаючи 
на тривалу ізоляцію та значну відстань 
від батьківщини, ця спільнота не лише 
зберегла ідентичність, а й змогла роз-
вивати свою унікальність і самобут-

ність у нових напівбалканських умо-
вах. В кабінеті кафедри господарі гос-
тинно дали нам змогу ознайомитись із 
працями своїх співробітників. Крім 
того, у бібліотеці факультету ми дізна-
лися про наявні там фонди, представ-
лені різними слов’янськими мовами. 

Цей візит також став чудовою 
нагодою для зміцнення співпраці між 
вроцлавською україністикою та 
єдиною у світі Кафедрою русиністики; 
д-р Мудрий та д-р Римар Симунович 
поділили ідеї наших ймовірних спільних 
наукових і дидактичних проєктів. Ба 

більше, задекларували свою готовність і 
бажання підтримати циуклічну 
міжнародну конференцію молодих нау-
ковців «Про Україну міждисциплінар-
но…», яку щорічно організовує Вроц-
лавська кафедра україністики! Що та-
кож можна прийняти як беззаперечний 

сигнал поглиблення польсько-сербсько-
українських дружніх відносин, а також 
чудової та гармонійної академічної 
співпраці на найближчі роки. 

 
 

 



17 

 
 
 
 

4. REDAKCJA  
«РУСКЕ СЛОВО»  

 

Andrzej DIMOV, student ukrainistyki 
Uniwersytetu Wrocławskiego 

Po zwiedzeniu Wydziału 
Filologicznego Uniwersytetu w Nowym 
Sadzie udaliśmy się do kolejnego punktu 

naszego programu – jednej z 
najważniejszych instytucji w sferze 
kulturalno-oświatowej Rusinów w 

Wojwodinie – redakcji wydawnictwa 

4. РЕДАКЦІЯ  
«РУСКЕ СЛОВО»  

 

Андрій ДІМОВ, студент україністики 
Вроцлавського університету 

Відвідавши філологічний факультет 
Новосадського університету, ми 
відправились до наступного пункту 

нашої програми – однієї із найважливі-
ших інституцій в культурно-освітній 
сфері войводинських русинів – 

редакції видавництва «Руське слово». 



18 

„Ruske Slovo”. To właśnie tutaj od prawie 
80 lat kultywowana jest tradycja literacka 
Rusinów Wojwodińskich. Pierwsza 
oficjalna publikacja tego wydawnictwa 
ukazała się 15 czerwca 1945 roku w 
Ruskim Keresturze, a w 1967 roku 

wydawnictwo przeniosło się do Nowego 
Sadu. Obecnie Ruske Slovo jest instytucją 
informacyjno-wydawniczą o bardzo 
szerokim spektrum tematycznym 
działalności. W dziedzinie nauk 
humanistycznych wiodącym 
czasopismem pozostaje kwartalnik 

„Шветлосц”, który porusza tematykę 
wokół literatury, języka, nauki, historii i 
folkloru mniejszości rusińskiej i 
ukraińskiej w Serbii. Ponadto co tydzień 
ukazuje się czasopismo młodzieżowe 
„Mak” i czasopismo dziecięce „Заградка”. 
Aby jednak pełniej przedstawić kwestię, 

czym właściwie jest owo wydawnictwo, 
musimy najpierw cofnąć się do historii. 

W drugiej połowie XVIII wieku 
rozpoczęło się przesiedlanie Rusinów z 
terenów dzisiejszego kraju 
preszowskiego i Zakarpacia na ziemie 
Bački i Sremu (obecnie Wojwodina w 

Serbii), gdzie zakładali pierwsze swoje 
osady, zwłaszcza Ruski Kerestur. Obok 
Serbów, Węgrów, Słowaków zaczynają 
również stanowić odrębną grupę 
mieszkańców większych miast regionu, w 
szczególności Nowego Sadu, Vrbasu itp. 
Rusini z Wojwodiny (wyjaśnienie tego 

etnonimu zasługuje na szczególną uwagę) 
nie ulegli procesom asymilacyjnym, 
stosowanych przez różne reżimy 
państwowe i zachowali swoje tradycje 
kulturowe i tożsamość. Główną rolę w 
zachowaniu kilkusetletniej jedności z 
ruską (ukraińską) tożsamością odegrał 
niewątpliwie Kościół greckokatolicki, 

który potrafił zachować tożsamość 

religijną oraz kulturową swoich wiernych. 
Jednakże w ostatnich dziesięcioleciach do 
godnego grona bastionów ducha 

Саме тут вже майже протягом 80-ти 
років культивується літературна 
традиція русинів Войводини. Перше 
офіційне видання побачило світ 15 
червня 1945 року в Руському 
Керестурі, а в 1967 році видавництво 

переїздить до Нового Саду. Сьогодні 
«Руске слово» репрензентує собою 
інформаційно-видавничу інституцію із 
дуже широким тематичним спектром 
діяльності. В науковій гуманітарній 
царині провідним журналом незмінно 
залишаєтьсмя квартальник 

«Шветлосц», який розповідає про 
літературу, мову, науку, історію та 
фольклор русинської та української 
меншин у Сербії. Крім того, щотижня 
виходить молодіжний журнал «Мак» і 
дитячий журнал «Заградка». Однак, 
щоб повніше представити питання, 

чим саме є це видавництво, потрібно 
звернути насамперед до історії.  

У другій половині ХVIII століття 
починається переселення русинів з 
теренів нинішньої Пряшівщини та 
Закарпаття на землі Бачки та Срему 
(нині у Сербії область Воєводина). 

Вони засновують тут свої населені 
пунктки, зокрема Руський Керестур. 
Чималу групу мешканців вони 
починають становити серед жителів 
більших міст регіону, зокрема Нового 
Саду, Врбасу тощо. Войводинські 
русини (пояснення цього етноніму 

заслуговує окремої уваги) до сьогодні 
не піддалась асиміляційним процесам 
різних державних режимів й зберігли 
свої культурні традиції та ідентич-
ність. Головна заслуга у збереженні 
кількасотлітньої єдності із руською 
(українською) ідентичностю лежить 
на греко-католицькій церкві, якій 

завдячувати слід збереження націо-

нальної ідентичності та свідомості 
войводинських русинів. Проте остан-
німи десятиліттями до гідного числа 



19 

narodowego Rusinów Wojwodińskich 
dołączyło wydawnictwo „Ruske Slovo”. 
Dzięki temu udało się m.in. utrzymać 
stały kontakt z ojczyzną - Ukrainą. To 
powiązanie nie zostało utracone przez 
wieki. Po tragicznych wydarzeniach w 

1939 r. na Zakarpaciu, liczna grupa 
Ukraińców z tego regionu, uciekająca 
przed węgierskimi poplecznikami Hitlera, 
znalazła schronienie u swoich rodaków u 
Wojwodinie. Dzięki temu wzmocniła się 
współpraca diaspory z ojczyzną. Niestety, 
po II wojnie światowej powiązanie to 

zostało ograniczone i zredukowane do 
zera. A wszelkie kontakty między 
Rusinami z Wojwodiny (Jugosławii) a 
Ukraińcami w Związku Radzieckim były 
przez władze w Belgradzie postrzegane 
jako postawa skrajnie nielojalna wobec 
państwa Jugosławii, które, jak wiemy, w 

latach 50. XX wieku weszło w głęboki 
konflikt z ZSRR. 

W czasach Josipa Bros Tito – 
przywódcy Socjalistycznej Federacyjnej 
Republiki Jugosławii od 1945 r. aż do jego 
śmierci – nastały czasy sprzyjające 
wypracowaniu koncepcji, która 

zapewniała zachowanie obyczajów i 
tożsamości Rusinów w ramach odrębnej 
wspólnoty etnicznej. Josip Broz Tito 
szczególnie przyczynił się do zachowania 
oraz kreowania tożsamości mniejszości 
narodowych w Jugosławii. Dlatego też 
wielu Rusinów sympatyzuje tę postać. Po 

upadku ZSRR w latach 90. Rusini 
Wojwodińscy starali się nawiązać bliskie 
kontakty z Ukrainą, m.in. szukając u niej 
wsparcia i w ten sposób uzyskując jej 
ochronę jako państwa macierzystego. 
Niestety, te próby nie odniosły 
pozytywnego skutku ze względu na 
niewystarczającą reakcję ze strony 

Kijowa. Natomiast żywe kontakty między 

intelektualistami, inteligencją twórczą i 
organizacjami religijnymi obu środowisk 
(Wojwodiny i Ukrainy) mają się bardzo 

твердинь народного духу безперечно 
додалось видавництво «Руске Слово». 
Зокрема завдяки видавництву вдава-
лось підтримування постійного зв’язку 
з батьківщиною, тобто Україною. Цей 
зв’язок ніколи не втрачався протягом 

століть. Після трагічних подій у 1939 
році в Карпатській Україні чимала гру-
па українців із Закарпаття, рятуючись 
від гортіївських поплічників Гітлера, 
знайшла притулок у своїх колишніх 
земляків. Завдяки цьому зміцнилась 
співпраця між діаспорою та прабать-

ківщиною. На жаль, після Другої світо-
вої війни цей звʼязок  було обмежено і 
зведено до нуля. А будь-які контакти 
войводинських (югославських) руси-
нів із українцями в Радянському Союзі 
розцінювались в діях русинів як вкрай 
нелояльна позиція щодо держави Юго-

славія, котра, як знаємо в 50-х роках 
ввійшла в глибокий конфлікт із СРСР. 

Саме за часів Йосифа Броза Тіта – 
лідера Соціалістичної Федеративної 
Республіки Югославія від 1945 року аж 
до своєї смерті – настають сприятливі 
часи для конструювання концепції, 

згідно з якою держава зацікавлена в 
будуванні ідентичності русинів тільки 
в рамках окремої етнічної спільноти у 
Югославії. Принагідно слід підкреслити, 
що Йосип Брос Тіто сприяв збереженню 
самобутності інших національних 
меншин на території Югославії. Тому і 

до сьогодні багато русинів симпатизу-
ють цій історичній постаті. Однак в 
1990-х роках після початку розпаду 
Югославії кола активних громадсько-
культурних діячів войводинські руси-
ни намагалися відновити тісні контак-
ти із земляками в новопроголошеній 
незалежній державі Україні, зокрема з 

метою отримання підтримки та захис-

ту як матірної держави. На жаль, ці 
спроби не дали очікуваного позитив-
ного ефекту через недостатню реакцію 



20 

dobrze: są wieloaspektowe i niezwykle 
silne, co napawa nas wielkim 
optymizmem. 

Z biegiem czasu wśród Rusinów z 
Wojwodiny coraz bardziej utrwalała się 

tendencja do dzielenia się na dwa obozy. 
Niektórzy nadal uważają Ukrainę za 
swoją ojczyznę. Inni jednak twierdzą, że 
są odrębnym narodem. Nie mniejszą rolę 
w tych kwestiach odegrała oczywiście 
silna propaganda rosyjska w Serbii, która 
próbowała przekonać ludzi, że ta 
mniejszość narodowa nie należy do 

Ukrainy. Inną możliwą przyczyną jest 
wzrost nastrojów nacjonalistycznych na 
Bałkanach.      

Jednym z aktualnych problemów, z 
jakimi zmagają się Rusini w Wojwodinie, 
jest kwestia nazewnictwa. Lingwonim, 

którym się posługuje wspólnota, to ruska 
beszeda, ruski jazik (język baczwańsko-
rusiński). Język ten opiera się na 
południowo-zachodnim dialekcie języka 
ukraińskiego ze znaczną domieszką 
dialektów wschodnio-słowackich. 
Niestety, w środowisku serbskim 
lingwonim ruski jazik jest automatycznie 

kojarzony z językiem rosyjskim. Wynika 
to z braku rozróżnienia pojęć Ruś i Rosja 
w języku serbskim. Dlatego Rusini często 
podkreślają ten ważny element. Dlatego 
też nazwa język ruski była konsekwentnie 
wymieniana na nowszy wariant rusiński, 

która w swojej postaci ze względu na 

realia słowotwórcze jest tworem dość 
sztucznym, ponieważ przedstawiciele 
pierwszej ukraińskiej diaspory nazywają 
siebie Rusnakami (Rusnak, Ruskin’a). 
Dlatego warto szczególnie podkreślić 
ważność zachowania prze te wszystkie 
lata nazwy wydawnictwa, która 

odzwierciedla autentyczny przymiotnik 

Ruske. 

Wydawnictwo Ruske slovo stara się na 
bieżąco odpowiadać na potrzeby oraz 

з боку Києва. Натомість стали актив-
ними та багатогранними живими кон-
такти між інтелектуалами, творчою 
інтелігенцією, освітньо-культурних, 
релігійних організацій обох середовищ 
(Войводини та України), що неабияк 

наповнює оптимізмом. 

З часом серед руснаків Войводини 
щораз сильніше утверджувалася тен-
денція поділу на два табори. Деякі досі 
вважають Україну своєю батьківщи-
ною. Однак інші стверджують, що вони 
окрема нація. Не останню роль, звісно, 

тут зіграла сильна російська пропаган-
да в Сербії, яка намагається перекона-
ти, що дана національна меншина не 
належить до України. Ще одна можли-
ва причина – зростання націоналіс-
тичних настроїв на Балканах.  

Однією з актуальних досі проблем, з 
якою борються русини у Войводині, є 
питання назви. Лігвонім, яким вони по-
слуговуються це руска бешеда, руски 
язик, (бачвансько-русинська мова). В 
своїй основі лежить  південно-західний 
діалект української із значним нашару-
ванням східнословацьких говорів. На 
жаль, у сербському середовищі лінгво-
нім руски язик   автоматично асоцію-
ється з російською мовою. Це пов’яза-
но з відсутністю на рівні наукової тер-
мінології в сербській мові різниці між 
поняттями Русь і Росія. Тому русини 
часто наголошують на цьому важ-
ливому елементі. Саме тому прикмет-
ник руский послідовно був витіснений 
новішим  варіантом русинський, що 
досі є доволі штучним, оскільки пред-
ставники першої української діаспори 
себе називають руснаками (руснак, 
рускиня).  Саме тому варто підкрес-
лити на важливості збереження назви 
видавництва, яка віддзеркалює 
автентичну назву ‒ руске. 

Видавництво намагається невпинно 
відгукуватись на запити, які важливі 



21 

zainteresowania rusnackich czytelników, 
dzięki czemu udało się wnieść 
nieoceniony wkład w rozwój i 
popularyzację ich lokalnej kultury. W 
ciągu ostatnich pięciu lat opublikowano 
ponad siedemdziesiąt książek w języki 

ruskim, serbskim i ukraińskim. 
Wydrukowano łącznie około 11 000 
egzemplarzy nakładu. 

Niestety liczebność mniejszości 
narodowej w Serbii maleje. W związku z 
tym liczba potencjalnych czytelników 
również, co nie może nie niepokoić 

twórczej inteligencji rusińskiej 
Wojwodiny. Można przypuszczać, że jest 
to spowodowane powszechną 
sekularyzacją wśród młodego pokolenia, 
która przyspiesza proces asymilacji. 
Jednak mimo wszystko, jak twierdzi Boris 
Varga, dyrektor wydawnictwa, który nie 

tylko życzliwie dzielił się z nami 
informacjami o wydawnictwie, ale także 
hojnie obdarowywał wszystkich 
uczestników projektu nowościami 
wydawniczymi oraz dodał: „Rusini z 
pewnością potrafią znaleźć równowagę w 
dzisiejszych warunkach i zachować swoją 

tożsamość pomimo trudności”. 

для читацької аудиторії руснаків і саме 
тому зуміло створити неоціненний 
внесок для розвитку та популяризації 
їхньої культури. За останні п'ять років 
опубліковано понад сімдесят книжок 
русинською, сербською та українською 

мовами, якщо йдеться про кількість 
надрукованих екземплярів, то це 
приблизно 11 тисяч.  

На жаль, чисельність цієї національ-
ної меншини у Сербії зменшується. 
Відповідно знижується і кількість 
потенційних читачів, що не може не 

хвилювати творчу інтелігенцію 
русинської спільноти у Войводині. 
Можна припустити, що це пов’язано з 
поширеною серед молодого покоління 
секуляризацією, яка прискорює процес 
асиміляції. Проте, незважаючи ні на 
що, за словами Бориса Варги – дирек-

тора видавництва, який не тільки 
любязно поділився інформацією про 
видавництво, але і щедро обдарував 
всіх учасників проєкту видавничими 
новинками і додав: «Руснаки неодмін-
но зможуть знайти баланс у сього-
днішніх умовах і збережуть свою іден-

тичність незважаючи на труднощі». 

 



22 

 
 
 



23 

 
 
 

5. INSTYTUT KULTURY 

RUSINÓW 

WOJWODIŃSKICH  

Alan TUŁACZ, student ukrainistyki 

Uniwersytetu Wrocławskiego 

 

Nasze odwiedziny w Serbii i główny cel 
zapoznania się z kulturą pierwszej 
diaspory ukraińskiej nie mogły obyć się 
bez wizyty w jednym z najważniejszych 

centrów zajmujących się badaniem 

kultury Rusinów w Wojwodinie - 
Instytutu Kultury Rusinów (serb. Завод 
за културу војвођанских русина, rusк. 

5. ІНСТИТУТ КУЛЬТУРИ 

ВОЙВОДИНСЬКИХ 

РУСИНІВ  

Алан ТУЛАЧ, студент українcької 

філології Вроцлавського університету 

 

Наш візит до Сербії, головна мета 
якого було знайомство із першою 
українською діаспорою, не могло 
оминути відвідини одного з 

найважливіших центрів, що 

займаються вивченням русинської 
культурної спадщини – Інституту 
культури войводинських (рус. Завод за 



24 

Завод за културу войводянских 
Руснацох). W samym Instytucie przywitał 
nas jego dyrektor - Pan Saša Sabadoš - 
który opowiedział nam o tym, jakie są 
główne zadania Instytutu i wskazał na 
niezwykle istotną rolę Instytutu jako 

naukowo-badawczą jednostkę, która 
prowadzi badania w najszerszym 
zakresie dyscyplin humanistycznych – 
zaczynając od analizy źródeł 
historycznych, tekstów kultury, 
egodokumentów, publikując rozprawy na 
temat historiografii, etnografii, 

folklorystyki, językoznawstwa, 
literaturoznawstwa etc.  związane z 
kulturą i historią Rusinów w Wojwodinie. 

Dyrektor Sabadoš wskazał nam w 
swojej prezentacji na różne metodologie 
badawcze, na podstawie których on i jego 
zespół badają różne aspekty kultury 

rusińskiej. Przedstawiał, na podstawie 
jakich tekstów bada się historię 
wojwodińskich Rusinów i w jaki sposób 
ocala ją od zapomnienia i popularyzuje ją 
na cały świat. 

Wizyta w Instytucie była dla nas 
pouczająca - jak ważne jest to, byśmy jako 

ukrainiści nigdy nie zapominali o historii 
najstarszej na świecie ukraińskiej 
diaspory i mówili o niej. W nauce polskiej 
ostatnio rzadko bowiem mówi się o 
Rusinach w kontekście ukrainistycznym. 
Więc tym z nas, którzy są bliżej 

zainteresowani tą tematyką, spotkanie 

dało pretekst do rozważenia kontynuacji 
dalszych badań nad językiem, kulturą i 
historią wojwodińskich Rusinów – na 
przykład w ramach prac dyplomowych i 
nie tylko. 

 

 

культуру войводинських Руснацох, серб. 
Завод за культуру војвоћанских 
русина). У самому інституті нас зустрів 
його директор – пан Саша Сабадош – 
який розповів нам про основні 
завдання інституту та 

продемонстрував наскільки важливу 
роль він відіграє як науково-
дослідницький підрозділ. Тут 
проводяться дослідження в 
найширшому спектрі гуманітарних 
дисциплін: аналіз історичних джерел, 
культурних текстів, егодокументів; 

публікуються дисертаційні роботи у 
галузі історіографії, 
літературознавства, лінгвістики, 
фольклористики русинів у Воєводині. 

У своїй презентації директор 
Сабадош показав нам здобутки 
інституту, зокрема різні дослідницькі 

напрями, на основі яких він і його 
команда вивчають різні аспекти 
русинської культури. Він представив 
аутентичні тексти, за якими 
вивчається історія воєводинських 
русинів і як їх рятують від забуття та 
популяризують у світі. 

Візит до інституту був для нас 
повчальним – ми побачили наскільки 
важливо, щоб ми, україністи, ніколи не 
ігнорували історію найдавнішої 
української діаспори у світі і говорили 
про неї та досліджувати у 

майбутньому. На жаль, у польській 

науці русини рідко згадуються в 
українському контексті. Отже, для тих 
із нас, хто більше цікавиться цією 
темою, це дало привід розглянути 
можливість продовження подальших 
досліджень мови, культури та історії 
воєводинських русинів – наприклад, у 

рамках дипломних робіт та й не тільки. 



25 

 



26 

 

 

6. MIASTO  
NA BRZEGU DUNAJU… 
ZWIEDZANIE CENTRUM 
NOWEGO SADU, 
RESTAURACJA  
«ЛАЗИН САЛАШ»  
Andrzej DIMOV, student ukrainistyki 
Uniwersytetu Wrocławskiego 

 
Centrum Nowego Sadu – część 

turystyczna. 

Godzina 13:00 drugiego dnia naszej 
wyprawy. Po intensywnej pracy w 
Instytucie Kultury Rusinów Wojwodiń-
skich mieliśmy dwugodzinną przerwę 

6. МІСТО  
НА БЕРЕЗІ ДУНАЮ…  
ЕКСКУРСІЯ ПО ЦЕНТРУ 
НОВОГО САДУ,  
РЕСТОРАН  
«ЛАЗИН САЛАШ» 
Анджей ДІМОВ, студент україністики 
Вроцлавського університету 

 
Центр Нові Сад – туристична 

частина. 

13:00. Другий день нашої подорожі. 
Після інтенсивної праці в Інституті 
культури войводинських русинів ми 
мали двогодинну перерву перед 



27 

przed kolejnym punktem programu. A 
więc świetna okazja, aby zapoznać się z 
miejscowymi wojwodińskimi klimatami, 
dla tego nie marnując czasu ruszyliśmy do 
serca miasta. Dzielnica Nowego Sadu, w 
której znajdowaliśmy się, to Stare Miasto 
(serb. Стари Град). Naszym głównym 
celem było znalezienie autentycznej 
restauracji lub baru, w którym przy okazji 
można zjeść obiad. Każdy z nas trzymał 
pod ręką Google Maps. Wyznaczyliśmy 
sobie kilka lokali i ruszyliśmy. 

Idąc uliczkami, widzieliśmy w 
zabudowie pewien kontrast, dwa 
niezestawialne obrazy, które 
prezentowały różne, odmienne oblicza 
tego miasta. Wysoka architektura, 
miejskie gmachy, bogato zdobione 
świątynie i ostre szpice katedr 
wyzierające zza dachów. To wszystko 
mieściło się w pewnej zamkniętej 
obręczy, w której znajdowaliśmy liczne, 
obsadzone roślinnością, alejki. Wzdłuż 
nich nad głowami widniały szyldy 
najróżniejszych sklepów, piekarni, a także 
barów i kawiarni przy wejściu których 
rozstawione były ogródki. Estetyka, 
kunszt i ostentacja dookoła panujące 
cieszyły oko każdego przyjezdnego 
turysty, przechadzającego się w tych 
okolicach w ciepły słoneczny dzień. Lecz 
wystarczyło wyjść ze Starego Miasta i 
spotykał nas całkiem inny widok. Budynki 
i mieszkania były stare i obskurne. 
Elewacje były popękane, a w niektórych 
fragmentach kruchy odpadający materiał 
ukazywał czerwoną cegłę. Niemal na 
każdej ścianie pojawiały się pstrokate, 
brzydkie graffiti. Wyraźnie widzieliśmy w 
tych miejscach rodzaj zabudowy Europy 
Wschodniej XX wieku. Szary i ponury styl, 
tak powszechny dla państw byłej 
Jugosławii i Związku Radzieckiego. 

Ostatecznie dotarliśmy do bardzo 
oryginalnej i jednocześnie tradycyjnej 
restauracji serbskiej kuchni Lazin Salaš 
(Лазин Салаш). Weszliśmy przez bramę z 
owym napisem. W środku znajdował się 

наступним пунктом програми. Тож це 
була чудова нагода пізнати місцеву 
войводинську атмосферу, тому, не 
гаючи часу, ми попрямували в центр 
Нового Саду, що зветься Старе місто 
(серб. Стари Град). Нашою головною 
метою було знайти автентичний 
заклад харчування, де б ми могли 
пообідати. У кожного з нас під рукою 
були Google Maps. То ж ми без проблем 
визначили собі кілька варіантів і 
вирушили. 

Ідучи вулицями, ми бачили певний 
контраст у будівлях, два різнорідні об-
рази, які представляли різні, відмінні 
обличчя цього міста. Високі споруди, 
міські будівлі, багато прикрашені хра-
ми і гострі верхи соборів, що визирали 
з-за дахів. Все це знаходилося в певно-
му окресленому секторі, в якому ми 
виявили численні алеї, засаджені зе-
ленню. Тротуарами над нашими голо-
вами виднілися вивіски різноманітних 
магазинів, пекарень, а також барів і ка-
фе біля котрих знаходились огородже-
ні тераси – зони для відпочинку просто 
неба. Гармонійна естетика, висока архі-
тектурна майстерність та імпозантність, 
що панували навколо, милували око 
кожного туриста, який прогулювався 
цим теплим сонячним днем. Але варто 
було лише вийти із Старого міста, і нас 
зустрів зовсім інший краєвид. Будинки 
та квартири були старі й недоглянуті. 
Фасади були потріскані, а на окремих 
ділянках відпадав крихкий матеріал 
тиньку, оголюючи червону цеглу. Різ-
нобарвні потворні графіті з'явилися чи 
не на кожній стіні. У цих місцях ми по-
бачили знайомий стан речей, харак-
терний для Центральної та Східної Єв-
ропи ХХ століття. Сірий і похмурий 
стиль, такий характерний для країн 
колишньої Югославії та країн колиш-
ньго соціалістичного табору. 

Нарешті ми підійшли до дуже оригі-
нального і водночас традиційного рес-
торану сербської кухні «Лазин Салаш». 



28 

piękny wewnętrzny ogródek, gdzie goście 
w promieniach słońca czekali na swoje 
zamówienia. Ten śliczny i schowany 
przed ulicznym zgiełkiem placyk sprawił 
na nas bardzo miłe wrażenie. 
Zdecydowaliśmy się wejść do lokalu. 
Przyjazna obsługa zaprowadziła nas do 
wolnych stolików i rozdała karty dań. Ale 
już znaliśmy nazwę jednego z 
najsławniejszych serbskich specjałów — 
cevapčiči. Większość z nas zamówiła 
właśnie to. Były to grillowane na ruszcie 
paluszki o długości ok. 5 cm, 
przygotowane z różnych gatunków mięsa 
mielonego. Do tego frytki lub placek 
lepinja, a najlepiej oba, trochę siekanej 
cebuli i odrobina ajvaru, świetnego 
przecieru paprykowego z dodatkiem 
bakłażana. Mimo że wybraliśmy małe 
porcje, to wcale na takie nie wyglądały. 
Wtedy właśnie przekonaliśmy się, że 
żadna serbska uczta nie może obejść się 
bez dużych talerzy i sporej ilości mięsa. 
Musi być „na bogato”! Nie można też było 
pominąć wystroju wnętrza lokalu. Na 
ścianach widzieliśmy całą masę 
wywieszonych obrazów oprawionych w 
ramki różnych kształtów. Ściany były 
pomalowane na żółty, czerwony i 
błękitny kolor. Było też wiele półek z 
przedmiotami codziennego użytku 
charakterystycznymi dla XX w. Tworzyło 
to wyjątkowy klimat i atmosferę, a żywa 
serbska muzyka, puszczana z głośników 
w tle, dodawała swoistego nastroju. 

W te dwie godziny zdobyliśmy szeroki 
wachlarz wrażeń. Zdecydowanie więcej 
było tych pozytywnych. Gdzież jeszcze 
można tak dobrze poznać kulturę 
odwiedzanego kraju jak nie w centrum 
miasta, zajadając się lokalnymi 
przysmakami? Stąd należy uznać 
zwiedzanie Nowego Sadu za jak 
najbardziej udane, a zapoznanie się z 
serbską kuchnią — odhaczone. 

Увійшли через ворота з назвою. Всере-
дині була гарна тераса, де гості під 
сонячними проміннями чекали своїх 
замовлень. Цей чудовий майданчик, 
прихований від вуличної метушні, 
справив на нас дуже приємне вражен-
ня. Проте ми вирішили зайти в примі-
щення. Привітний персонал провів нас 
до вільних столиків і роздав меню. Але 
ми вже знали назву одного з найвідо-
міших сербських страв ‒ чевапчичі. 
Більшість із нас замовили саме цю 
страву. Це були смажені палички дов-
жиною приблизно 5 см, приготовані з 
різних видів мʼсного фаршу. Подава-
лись із картоплею фрі або балкан-
ською пітою лепінʼя, а найкраще із од-
ним та іншим, трохи нарізаної цибулі 
та айвару, пасти із болгарського перцю 
з додаванням баклажанів. Незважаючи 
на те, що ми вибрали маленькі порції, 
вони зовсім не виглядали такими. Саме 
тоді ми зрозуміли, що жодне сербське 
застілля не обходиться без великих 
порцій і великої кількості м’яса. Вони 
мають бути «багатими»! Не можна 
було обійти увагою інтер’єр закладу. 
Тут висіло багато картин на стінах у 
рамках різної форми. Стіни були по-
фарбовані в жовтий, червоний і синій 
кольори. Було також багато стелажів з 
предметами повсякденного вжитку, 
характерними для 20-го століття, що 
створювало неповторну атмосферу, а 
жива сербська музика, яка у тлі зву-
чала, додавала виняткового настрою. 

За ці дві години ми отримали широ-
кий спектр вражень. Позитивних, без-
перечно, було більше. Де ще можна так 
добре пізнати культуру країни, яку від-
відуєш, як не в центрі міста, коштуючи 
місцеві спеціалітети? Тож ознайом-
лення з Новим Садом можна вважати 
вдалим, а дегустацію сербської кухнї – 
зарахованим пунктом. 

 



29 

     
 

7. WYCIECZKA  
DO KUCURY: CERKIEW 
GRECKOKATOLICKA, 
MUZEUM «ETNO KLUB 
KUCURY», KOLACJA, 
ŚPIEWY.  
Nataliia HOLIAK, Marta KLYMKO, 
studentki ukrainistyki Uniwersytetu 
Wrocławskiego 

 

Czwarty dzień ekspedycji spędzony w 
kulturalnej stolicy Serbii, Nowym Sadzie, 
był w pewnym stopniu podsumowaniem 
zdobytej nami wiedzy teoretycznej na 
temat kultury Rusinów w Wojwodinie. 
Mimo że program naukowo-edukacyjny 
dobiegł końca, nasza wyprawa dotarła 
dopiero do półmetka. Kolejnym zaplano-
wanym etapem była część praktyczna, a 
mianowicie poznawanie historii i kultury 
pierwszej diaspory w terenie. 

Naszym pierwszym przystankiem była 
wioska Kucura, położona 40 kilometrów 

7. ЕКСКУРСІЯ  
ДО КУЦУРA: ГРЕКО-
КАТОЛИЦЬКА ЦЕРКВА, 
МУЗЕЙ «ЕТНОКЛУБ 
КУЦУРА», ВЕЧЕРЯ,  
СПІВИ  
Наталія ГОЛЯК, Марта КЛИМКО, 
студентки української філології 
Вроцлавського університету 

 

Четвертий день нашої експедиції в 
культурній столиці Сербії – Новий Сад 
– став своєрідним підсумком 
отриманих теоретичних знань про 
культуру русинів у Войводині. Попри 
те, що науково-освітня програма була 
виконана, наша подорож ще не 
завершилася. Попереду на нас чекала 
практична частина – безпосереднє 
знайомство з історією та культурою 
«першої діаспори». 

Першою зупинкою було село Куцур, 
розташоване за 40 кілометрів на північ 



30 

na północ od Nowego Sadu. W centrum 
wsi, tuż przy wejściu na dziedziniec 
cerkwi greckokatolickiej pw. Wniebow-
zięcia Najświętszej Maryi Panny, spotkali-
śmy dwóch wybitnych działaczy związa-
nych z Kucurą – pisarz, wydawca Nikola 
Santa oraz historyk, dziennikarz Nikola 
Cap, którzy zaopiekowali się naszą grupą, 
spontanicznie przeprowadzając ciąg 
dalszy wykładów na temat przeszłości i 
teraźniejszości Rusnaków Wojwodzin-
skich w tej wspaniałej wiosce. Miejscowy 
proboszcz, ojciec Władysław Rac, zapro-
wadził nas do cerkwi i wyjątkowo pozwo-
lił nam wejść do prezbiterium, aby zoba-
czyć jeden bardzo ważny symbol – wyryte 
na dolnej części ołtarza godło ukraińskie, 
czyli Trójząb. Co ciekawe, symbol ten 
powstał jeszcze przed odzyskaniem 
niepodległości przez Ukrainę. 

Następnym miejscem, które odwiedzi-
liśmy w Kocurze, było Muzeum, czyli Etno 
Klub Kocura. Niespodzianką była infor-
macja, że muzeum to jest prowadzone z 
własnej inicjatywy przez samych miesz-
kańców. Mieliśmy okazję zapoznać się z 
typowymi warunkami życia Rusinów w 
XIX i na początku XX wieku, a także 
zobaczyć starodawne ubrania i stroje, 
które mają ponad 100 lat. Co ciekawe, w 
budynku, w którym obecnie mieści się 
muzeum, dawniej funkcjonowała szkoła, a 
wszystkie szkolne przedmioty, takie jak 
ławki, podręczniki i tablice, stały się 
muzealnymi eksponatami. Podczas naszej 
wizyty rozmawialiśmy z miejscowymi 
mieszkańcami, niektórzy zapraszali nas 
do siebie w gościnę. 

Po wizycie w muzeum wydawało się, 
że nasz dzień w Kucurze dobiega końca – 
zapadł już wieczór. Ku naszemu zaskocze-
niu profesor oznajmił jednak, że czeka na 
nas niespodzianka. Zaintrygowani wsied-
liśmy do busa i wyruszyliśmy w niezna-
nym kierunku. Wkrótce dotarliśmy do 
Domu Kultury, gdzie pan Nikola Szanta 
wraz z przedstawicielami lokalnej wspól-
noty przygotowali dla nas, ukrainistów z 
Wrocławia, uroczystą kolację.  

від Нового Саду. У самому центрі села, 
біля входу на подвір’я греко-католиць-
кої церкви Успіння Пресвятої Богоро-
диці, нас зустріли двоє визначних 
діячів, тісно пов’язаних із Коцуром, – 
письменник і видавець Микола Шанта 
та історик і журналіст Микола М. Цап. 
Вони супроводжували нашу групу, 
розповідаючи цікаві факти із минулого 
й сучасного руснаків Войводини. 

Місцевий настоятель храму, отець 
Владислав Рац, провів нас до церкви й 
особисто дозволив зайти до святи-
лища, щоб показати нам особливий 
символ – український герб Тризуб, 
вирізьблений на нижній частині 
вівтаря. Примітно, що цей символ 
з’явився ще задовго до проголошення 
незалежності України. 

Наступним пунктом нашої програми 
став Етноклуб Куцура, який фактично 
є музеєм. Нас вразило те, що він існує 
завдяки зусиллям самих мешканців 
села, які власноруч зберігають історію 
свого народу. Ми змогли побачити, як 
виглядали традиційні русинські світ-
лиці XIX – початку XX століття, а також 
розглянути старовинний одяг та кос-
тюми, яким понад сто років. Особливо 
цікаво було дізнатися, що будівля му-
зею раніше слугувала школою, і сьо-
годні речі, які в ній знаходились – пар-
ти, підручники, дошки – стали музей-
ними експонатами. Під час екскурсії ми 
мали можливість поспілкуватися з 
місцевими мешканцями, а дехто з них 
навіть запросив нас у гості. 

Коли ж ми подумали, що наш день у 
Куцурі добігає кінця, адже вже 
сутеніло, керівник проєкту повідомив, 
що на нас чекає сюрприз. 
Заінтриговані, ми вирушили в дорогу, 
не знаючи, що нас очікує. Незабаром 
ми опинилися в Культурному центрі 
Куцура, де пан Микола Шанта разом із 
представниками місцевої громади 
організували для нас, україністів із 
Вроцлава, урочисту вечерю. 



31 

 

 

 

 



32 

Najbardziej wyjątkowym momentem 
wieczoru było wspólne śpiewanie pieśni – 
zarówno lokalnych rusnackich, jak i 
ukraińskich. Dzięki niezwykłej 
gościnności gospodarzy atmosfera była 
tak ciepła i autentyczna, że niektórzy z 

naszej grupy stwierdzili, iż czują się 
niemal jak na Ukrainie. 

Niestety, nadszedł moment 
pożegnania. Nie chcieliśmy opuszczać 
Kucury, a gospodarze – Rusini – również 
niechętnie nas żegnali. Obiecaliśmy sobie, 
że na pewno jeszcze tu wrócimy, do tej 

niezwykłej, pełnej serdeczności wioski. 
Dla każdego ukrainisty, który odwiedził 
te ruskie wsie, na zawsze w sercu 
pozostaje jedno pragnienie – by znów 
spojrzeć w oczy ludziom, którzy od 
pokoleń, wbrew przeciwnościom losu, 
niezłomnie pielęgnują swoje korzenie, 

wiarę i kulturę. 

Na zakończenie jako symboliczne 
pożegnanie, wszyscy razem przy kolacji 
zaśpiewaliśmy ukraińską tradycyjną 
pieśń świąteczną „Mnohaja lita”. 

Головною подією вечора стало 
спільне виконання пісень. У репертуарі 
були як місцеві руснацькі, так і 
українські пісні. Надзвичайно тепла 
атмосфера, створена нашими 
гостинними господарями, викликала у 

декого з нас відчуття, ніби ми 
опинилися вдома, в Україні. 

На жаль, цей день добіг кінця.  
Ми не хотіли залишати Куцур, і наші 
господарі – руснаки – також не поспі-
шали нас відпускати. Ми пообіцяли, що 
обов’язково повернемося в це привітне 

село. Адже, мабуть, для кожного 
україніста, який хоча б раз побував у 
цьому руському селі, назавжди 
залишається в серці бажання знову 
зустрітися з людьми, які з покоління в 
покоління, попри всі виклики та 
труднощі, самовіддано бережуть своє 

коріння, віру й культуру! 

А наприкінці зустрічі, на прощання, 
усі присутні на вечері заспівали 
українську традиційну святкову пісню 
«Многогая літ». 

 

  

 

 

 

 

 

 



33 

 

 

8. UROCZYSTE  
ŚNIADANIE W 
REZYDENCJI BISKUPA  
Anna CHAŁUPCZYŃSKA,  

studentka ukrainistyki Uniwersytetu 
Wrocławskiego 

 

O porannej porze kolejnego dnia 

naszego pobytu w Serbii spotkaliśmy się z 
księdzem biskupem Jurijem Dżudżarem, 
w rezydencji greckokatolickiej eparchii 
(diecezji) Świętego Mikołaja w Serbii  

Biskup-ordynariusz, wraz z dwiema 
siostrami zakonnymi, serdecznie nas 
ugościł w swojej rezydencji przy 

uroczystym śniadaniu. Podczas spotkania 
władyka Jurij Dżudżar krótko przedstawił 
swój życiorys i drogę w pełnieniu swojej 
kapłańskiej posługi. Również był ciekaw 

8. УРОЧИСТИЙ СНІДАНОК 
У ЄПИСКОПСЬКІЙ 
РЕЗИДЕНЦІЇ  
Анна ХАЛУПЧИНЬСЬКА,  

студентка україністики Вроцлавського 
університету 

 

Наступного ранку в Новому Саді на 

нас чекала зустріч з єпископом Юрієм 
Джуджаром у резиденції греко-като-
лицької єпархії Святого Миколая. 

Владика разом із двома черницями 
тепло прийняли нас у своїй резиденції, 
запросивши на урочистий сніданок. 
Під час цієї зустрічі єпископ поділився 

своєю історією – розповів про шлях 
священичого служіння, навчання та 
духовне покликання. Він також 
цікавився нами: звідки ми прибули, як 



34 

skąd przyjechaliśmy i jak nam się podoba 
w Wojwodinie. Biskup Dżudżar (urodzo-
ny w jednej z pobliskich wiosek o nazwie 
Ћurћov, gdzie społeczność ruska stanowi 
znaczącą część wśród jej mieszkańców) 
odniósł się do tematu o znaczeniu religii 

w codziennym życiu mniejszości rusiń-
skiej, która zamieszkuje tereny Wojwodi-
ny. Omówił, jak ważną rolę odgrywał i 
wciąż odgrywa Kościół i wiara grecko-
katolicka w integrowaniu i spajaniu tej 
społeczności, szczególnie na wsi. Władyka 
zwrócił uwagę na to, że religia nie tylko 

zbliża ludzi do siebie, ale również stanowi 
mocną więź z wiarą i tradycją chrześcijań-
ską swoich przodków – Rusi-Ukrainy.    

W Wojwodinie religia greckokatolicka 
odgrywa kluczową rolę w odróżnianiu 
Rusinów-Ukraińców od Serbów, którzy w 
większości są wyznawcami prawosławia. 

Dzięki wierze greckokatolickiej wspólnota 
Rusinów Wojwodiny pielęgnuje bogactwo 
spuścizny obrzędowej kijowsko-ruskiej 
tradycji. A niezaprzeczalnym dowodem 
temu jest zachowana praktyka w kościele 
greckokatolickim Rusinów Wojwodiny 
oprowadzać Świętą Liturgię i inne nabo-

żeństwa w języku cerkiewnosłowiańskim 
redakcji kijowskiej.  Ze słów sióstr zakon-
nych (nb. pochodzą z Ukrainy Zachodniej) 
również można było się dowiedzieć na ile 
aktywne są dziś kontakty ich diecezji z 
grecko-katolickim kościołem w Ukrainie.  

Także dowiedzieliśmy się, iż władyka 
jeszcze jako chłopiec studiował w Ukraiń-
skim Papieskim Wielkim Seminarium św. 
Josafata w Rzymie. W 2001 roku papież 
Jan Paweł II mianował ks. Jurija Dżudżara 
biskupem pomocniczym greckokatolickiej 
diecezji mukaczewskiej na Ukrainie. Pod-
czas święceń, w kazaniu, Jan Paweł II 
powiedział w szczególności: „Na zakoń-
czenie, z miłością obejmuję Księdza Bis-
kupa Jurija Dżudżara, którego wybrałem 
na pomocnika ordynariusza na Zakarpa-
ciu, na Ukrainie – kraju, który jako jeden z 

проходить наша подорож і які 
враження залишає Войводина. 

Єпископ Юрій Джуджар  
народився неподалік – у Дюрдьові, 
одному з сіл, де русини складають 

значну частину населення. У своїй 
розповіді він акцентував увагу на ролі 
релігії в житті русинської громади 
Войводини, наголосивши, що греко-
католицька віра була і залишається 
важливим чинником інтеграції та 
згуртування цієї спільноти, особливо у 
сільській місцевості. Владика 

підкреслив, що релігія не лише 
духовно зміцнює людей, а й слугує 
містком між сучасністю та багатою 
християнською традицією предків із 
Русі-України. 

Греко-католицька віра у Войводині 

відіграє ключову роль у самоіден-
тифікації русинів-українців, від-
межовуючи їх від сербського насе-
лення, що переважно сповідує право-
слав’я. Русини бережуть свою 
літургійну спадщину, продовжуючи 
богослужіння церковнослов’янською 
мовою української редакції. Черниці, 

які були присутні на зустрічі (до речі, 
вони родом із заходу України), 
розповіли нам про активну співпрацю 
місцевої єпархії з Греко-Католицькою 
Церквою в Україні. 

Цікаво, що владика Юрій у молоді 

роки навчався в Українській папській 
колегії святого Йосафата в Римі. У 2001 
році Папа Іван Павло ІІ призначив його 
єпископом-помічником Мукачівської 
греко-католицької єпархії. Під час 
хіротонії Святіший Отець звернувся до 
нього з особливими словами: «В кінці 
обіймаю з любов'ю тебе, монсеньйоре 

Юрій Джуджар, якого я вибрав 
помічником ординарія на Закарпатті, в 

Україні — країні, яку серед небагатьох 
я з Божою милістю буду мати радість 



35 

nielicznych będę miał przyjemność od-
wiedzić, z miłosierdziem Bożym, i które-
mu przesyłam szczere życzenia dobra”.  

W byłej Jugosławii wszyscy grekokato-
licy (49 tys. osób – według danych z 1993 
r.) znajdowali się pod jurysdykcją eparchii 
kriżewczyńskiej. Po rozpadzie Jugosławii 
siedziba diecezji, podobnie jak większość 
parafii, znalazła się w Chorwacji. Dla tego 
w roku 2003, w święto Wniebowzięcia 
Najświętszej Maryi Panny, Watykan ogło-
sił, że papież Jan Paweł II zatwierdził 
decyzję o ustanowieniu egzarchatu dla 
grekokatolików w Serbii i Czarnogórze, z 
siedzibą we wsi Ruski Kerestur. Nowy 
egzarchat greckokatolicki został oddzie-
lony od eparchii kriżewczyńskiej. Pierw-
szym egzarchą apostolskim został Jurij 
Dżudżar. 6 grudnia 2018 roku papież 
Franciszek nadał byłemu egzarchatowi 
status diecezji (eparchii). Ojciec Święty 
mianował obecnego egzarchę, biskupa 
Jurija Dżudżara, pierwszym biskupem 
Eparchii św. Mikołaja w Ruskim Krsturze. 

відвідати, і до якої я посилаю щирі 
побажання добра». 

До розпаду Югославії всі греко-
католики регіону (за даними 1993 
року – близько 49 тисяч осіб) 

підпорядковувалися Крижевецькій 
єпархії. Однак після утворення нових 
держав більшість парафій залишилися 
в Хорватії, що ускладнювало церковне 
управління в Сербії та Чорногорії. Тому 
в 2003 році, на свято Успіння Пресвятої 
Богородиці, в Ватикані оголосили про 
те, що папа Іван Павло ІІ затвердив 

рішення про створення окремого 
апостольського екзархату з центром у 
Руському Керестурі, а 6 грудня 2018 
року папа Франциск надав 
дотеперішньому екзархату статус 
єпархії. Першим єпископом Єпархії 
святого Миколая в Руському Крстурі 

Святіший Отець призначив владику 
Юрія Джуджарa. 

 



36 

       

 

9. DZIURDZIOWO: OBIAD, 
DOM KULTURY, TARAS 
SZEWCZENKO, SZKOŁA, 
CERKIEW  
 
Anna CHAŁUPCZYŃSKA, Natalia 
HOLIAK, studentki ukrainistyki 
Uniwersytetu Wrocławskiego      

 
Drugą wioską, którą odwiedziliśmy 

podczas naszego pobytu we Wojwodinie, 

była Dziurdziowo. Przyjechaliśmy do niej 
na obiad, na zaproszenie Pana Bogdana 
Vislavskiego, prezesa Związku Rusinów-
Ukraińców w Serbii, a jednocześnie rodo-
witego przedstawiciela tej spólnoty w 
Dziurdziowie. Podczas posiłku cała nasza 
grupa rozważała, jakie nowe informacje 
zdobędziemy tego dnia, ponieważ w tym 

momencie naszego wyjazdu widzieliśmy 
już całkiem szeroką wiedzę o kulturze 

Wojwodińskich Rusinów.  

9. ДЮРДЬОВ:  
ОБІД, ДІМ КУЛЬТУРИ, 
ТАРАС ШЕВЧЕНКО, 
ШКОЛА, ЦЕРКВА    
 
Анна ХАЛУПЧИНСЬКА, Наталія 
ГОЛЯК, студентки україністики 
Вроцлавського університету 

 
Другим селом, яке ми відвідали під 

час перебування у Воєводині, було 

Дюрдьов. Ми приїхали туди на вечерю 
на запрошення Богдана Віславського, 
голови Союзу русинів-українців у 
Сербії та представника корінного 
населення цієї громади в Дюрдьові.  
Під час трапези вся наша група 
міркувала, що цікавого ми дізнаємося 
сьогодні, адже на цьому етапі  

подорожі ми вже отримали чимало 
знань про культуру русинів 

Воєводини. 



37 

 

Po obiedzie, obfitym w bogactwo 
przysmaków miejscowej kuchni 
wojwodińskiej, udaliśmy się na wycieczkę 
po wiosce. Oprócz Pana Bogdana, 
towarzyszył nam Pan Taras Czapko, 

mieszkaniec Dziurdziowa, działacz 
miejscowej społeczno-kulturowej 
jednostki Rusinów-Ukraińców.  

Dziurdziowo nie jest dużą wioską, więc 
mogliśmy zapoznać się ze wszystkimi 
najważniejszymi jej ośrodkami kultury, 
historii i współczesnego życia Rusinów. 

Będąc w centrum miejscowości, 
przeszliśmy przez malowniczy park, w 
którym znajdował się słynny szyld z 

nazwą miejscowości ‒ Dziurdziowo. 
Niektórzy z nas chętnie zrobili sobie tam 
pamiątkowe zdjęcie. 

Następnie, minęliśmy szkołę. Niestety 
nie mogliśmy wejść do środka, z powodu 
nieobecności nadzorcy szkoły, posiadają-
cego klucze. Z zewnątrz szkoła sprawiała 
wrażenie niewielkiej, ale zadbanej.  

Kiedy odwiedziliśmy Dom Kultury im. 
Tarasa Szewczenki, byliśmy mile zasko-

czeni, widząc na ścianach portrety dobrze 
znanego każdemu ukrainiście i nie tylko 

wybitnego ukraińskiego poety Tarasa Szew-
czenki. Świadczyło to o etniczno-kulturo-

wej więzi między Rusinami w Wojwodinie i 
Ukraińcami w ojczystym kraju. Dom Kul-
tury służy również jako aula, w której od-
bywają się wszystkie uroczystości zwią-

zane ze współczesnym życiem Rusinów. 

Odwiedziliśmy również kilka cerkwi, z 
których jedna szczególnie zachwyciła nas 
malowidłami ikon na ścianach, stworzony-
mi przez lokalnego mistrza. Malowidła te 
były fascynujące w swoim pięknie i skali. 

W ciągu kilku godzin zdobyliśmy 
ogromną ilość wiedzy na temat życia 

Rusinów we wsi Dziurdziowo, co znacznie 
wzbogaciło naszą wiedzę na owy temat. 

Після обіду, насиченого стравами 
місцевої провінційної кухні, ми виру-
шили на огляд села. Окрім пана Богда-
на, нас супроводжував мешканець 
Дюрдьова, активіст місцевого громад-

сько-культурного центру русинів-
українців ‒ Тарас Чапко. 

 Дюрдьово ‒ невелике село, тож ми 
мали змогу познайомитися з усіма його 
найважливішими осередками культу-
ри, історії та сучасного життя русинів. 
У центрі села ми прогулялися мальовни-

чим парком, де розміщений арт-об’єкт у 
вигляді окремих наземних об’ємних 
букв з назвою населеного пункту – 

Дюрдьово (серб. Ђурђево). Дехто з нас 
захотів зробити там фото на пам’ять. 

Далі ми вирушили до місцевої 

школи. На жаль, потрапити всередину 
нам не вдалося, оскільки опікун 
закладу, який мав ключі, був відсутній. 
Ззовні школа виглядала доглянутою, 
хоча була досить невеликою. 

Особливе враження на нас справив 
візит до Центру культури ім. Тараса 

Шевченка. Побачивши на стінах портре-
ти видатного українського поета, добре 

відомого кожному українцю і не тільки, 
ми відчули тісний зв’язок між русинами 

Войводини та українцями на їхній 
батьківщині. Цей культурний осередок 
також виконує функцію актової зали, де 
проходять різноманітні урочистості, 

пов’язані із сучасним життям русинів. 

Також ми відвідали кілька право-
славних церков. Одна з них особливо 
вразила нас іконами, створеними 
місцевим майстром. Вони захоплювали 
нас своєю красою та масштабністю. 

Протягом кількох годин ми дізнали-
ся багато нового про життя русинів у 

Дюрдьові, що значно збагатило наші 
знання про їхню культуру та традиції. 



38 

 

 

10. ZWIEDZANIE  
ETHNO HOUSE,  
WYKŁAD PANA  
BOGDANA VISLAVSKIEGO 
(O HISTORII 
RUSNAKÓW), BIESIADA 
Nataliia HOLIAK, Marta KLYMKO,  
studentki ukrainistyki Uniwersytetu 

Wrocławskiego 

 

Podczas zwiedzania wsi Dziurdziowo 
spotkaliśmy panią Leonę Vislavską, 
aktywną działaczkę Związku Rusinów-
Ukraińców, założycielkę i dyrektorkę 

prywatnego muzeum Ethno House w tej 
miejscowości. Ekspozycja muzealna była 
niezwykle bogata: znajdowały się tam 
historyczne przedmioty, różnego rodzaju 

10. ВІДВІДАННЯ 
ЕТНОХИЖІ, ЛЕКЦІЯ  
ПРО ІСТОРІЮ РУСНАКІВ 
ТА ПОЧАСТУНОК  
В ОБІЙСТІ ПОДРУЖЖЯ 
ВІСЛАВСЬКИХ 
Наталія ГОЛЯК, Марта КЛИМКО, 
студентки україністики 

Вроцлавського університету 

 

Під час нашої екскурсії селом Дюр-
дьов нас гостинно зустріла пані Леона 
Віславська – активна діячка громади 
Русинів-Українців, яка, зокрема, засну-

вала та керує приватним музеєм «Ет-
нохижа». Представлена в ньому експо-
зиція вразила нас своєю багатогранніс-
тю: тут зібрані автентичні предмети 



39 

narzędzia codziennego użytku Rusinów, a 
także dokumenty i banknoty z różnych 
okresów, które miały związek z lokalną 
historią tej społeczności. 

Pani Leona zaprezentowała nam 

również haftowane ręczniki 
charakterystyczne zarówno dla 
Wojwodiny, jak i dla Rusinów. Przez 250 
lat lokalna tradycja wywarła zauważalny 
wpływ na kulturę materialną tej grupy 
etnicznej. Na pierwszy rzut oka ręczniki 
przypominały tradycyjne hafty ukraińskie 
z regionu Karpat, jednak przy bliższym 

przyjrzeniu się można było dostrzec 
subtelne różnice w ornamentyce. 
Podobne wpływy widoczne były także w 
krojach strojów ludowych, gdzie 
wyraźnie zaznaczał się unikalny, 
wojwodiński charakter. 

Po zwiedzeniu Ethno House jej 
właścicielka zaprosiła nas do swojego 
domu na poczęstunek. W salonie dołączył 
do nas mąż pani Leony, pan Bogdan 
Vislavski – prezes Związku Rusinów-
Ukraińców w Serbii. W serdecznej i 
przyjaznej atmosferze przedstawił nam w 
skrócie historię przesiedlenia Rusinów do 

Wojwodiny w czasach Cesarstwa Austro-
Węgierskiego. 

Słuchaliśmy jego opowieści z dużym 
zainteresowaniem, ponieważ była pełna 
faktów i cennych merytorycznych 

szczegółów. Niektóre informacje były dla 
nas zupełnie nowe, co pozwoliło nam 

jeszcze bardziej zagłębić się w temat 
naszej ekspedycji. Ciekawostką było to, że 
po klęsce Węgrów w wojnie z Turkami na 
terytorium dzisiejszej Wojwodiny 
mieszkało zaledwie około 10 000 osób (!) 
– jeszcze przed wycofaniem się Turków i 
objęciem tych ziem przez Austro-Węgry. 

Ówczesne władze Wiednia postanowiły 
zasiedlić ten obszar, sprowadzając 

ludność z różnych zakątków imperium. 

минулого, різноманітні знаряддя побу-
ту русинів, а також документи й банк-
ноти різних історичних періодів, пов’я-
зані з місцевою історією цієї громади. 

Пані Леона також продемонструва-

ла нам вишиті рушники, характерні як 
для Воєводини, так і для русинів. 
Протягом 250 років місцева традиція 
залишила помітний слід у матеріаль-
ній культурі цієї етнічної групи. На 
перший погляд дюрдьовські рушники 
нагадували традиційні українські 
вишивки Карпатського регіону, однак 

при детальному ознайомленні ставали 
помітні унікальні орнаментальні 
відмінності. Подібний вплив 
простежувався і в традиційному одязі, 
в якому чітко вирізнялися елементи, 
властиві саме воєводинському стилю. 

Після відвідин «Етнохижі» 
господиня запросила нас до свого дому 
на частування. У вітальні до нас 
приєднався її чоловік, пан Богдан 
Віславський – голова Союзу русинів-
українців у Сербії. В теплій та 
невимушеній атмосфері він поділився 
з нами короткою історією переселення 

русинів до Воєводини за часів Австро-
Угорської імперії. 

Ми з великим зацікавленням слу-
хали його розповідь, адже вона була 
насичена фактами та змістовними де-

талями. Деякі відомості виявилися для 
нас новими, що допомогло ще глибше 

зануритися в тему нашої експедиції. 
Зокрема, ми дізналися, що після пораз-
ки угорців у війні з турками територія 
сучасної Воєводини була майже без-
людною – тут мешкало лише близько 
10 000 осіб (!) ще до відступу турків та 
встановлення влади Австро-Угорщини. 

Віденська адміністрація ухвалила рі-
шення про заселення цих земель пере-

селенцями з різних регіонів імперії. 



40 

Pan Bogdan wspomniał rok 1746 jako 
kluczową datę – to właśnie wtedy 
pierwszy Rusin został przesiedlony do 
wioski Kula, co uznaje się za początek 
rusińskiego osadnictwa w regionie.  

Po II wojnie światowej miała miejsce 
kolejna fala przesiedleń – około 5000 
osób opuściło swoje ojczyste ziemie, 
szukając lepszego życia w Wojwodinie. 

Interesujące było również to, że po-
tomkowie imigrantów z Polski (Łemkow-
szczyzny), którzy osiedlili się w Bykič 

Dolu (Serbia), nazywają siebie Rusna-
kami, podczas gdy ci sami przesiedleńcy, 
którzy zamieszkali w Lipovljanach 
(Chorwacja), określają się jako Ukraińcy. 

Dziś Rusini-Ukraińcy w Wojwodinie 
walczą o zachowanie swojej tożsamości. 
Wielokrotnie byli poddawani procesom 

asymilacyjnym, jednak do dziś (2024 r.) 
udało im się zachować swoją kulturę i 
lokalną odrębność. 

Пан Богдан назвав 1746 рік 
ключовою датою: саме тоді до села 
Кула прибув перший русин, що 
поклало початок масовому 
переселенню русинів до цього регіону. 

Після Другої світової війни відбу-
лася ще одна хвиля міграції – близько 
5000 осіб переселилися до Войводини 
в пошуках кращих умов життя.  

Цікавий факт: нащадки 
переселенців із Польщі (Лемківщини), 
які сьогодні мешкають у селі Бикич 

Дол (Сербія), називають себе 
руснаками, тоді як їхні земляки, що 
оселилися в Ліповлянах (Хорватія), 
ідентифікують себе як українці. 

Сьогодні русини-українці продовжу-
ють боротьбу за збереження своєї іден-
тичності у Войводині. Протягом століть 

вони зазнавали численних спроб асимі-
ляції, проте й досі (2024 р.) їм вдається 
зберігати свою культурну спадщину та 
національну самобутність. 

   

 



41 

 



42 

  

11. INTEGRACJA  
ZE STUDENTAMI  
Anna CHAŁUPCZYŃSKA, Мarta 
KLYMKO, studentki ukrainistyki 
Uniwersytetu Wrocławskiego 

 

Cykl wykładów oraz rozmów z 
wybitnymi przedstawicielami społecz-

ności rusińskiej, jak również wizyty w 
różnych muzeum, zapewniły nam solidne 
podstawy do zrozumienia ich kultury i 
historii, a także szerszej perspektywy na 
te zagadnienia. Oprócz wiedzy teoretycz-
nej, zdobyliśmy także cenne doświadcze-
nie dzięki wspólnemu biesiadowaniu z 

członkami tej grupy mniejszości etnicznej. 
Idealnym podsumowaniem naszego 
wyjazdu naukowego była integracja z 

rusnacką młodzieżą. 

11. ВЕЧІРКА   
У СТУДЕНТІВ  
Анна ХАЛУПЧИНСЬКА, Марта 
КЛИМКО, студентки україністики 
Вроцлавського університету 

 

Низка лекцій і зустрічей з 
видатними представниками громади 

русинів Войводини, а також відвідини 
різних музеїв надали нам ґрунтовні 
знання та загальне уявлення про їхню 
культуру й історію. Окрім теоретичних 
знань, ми також отримали цінний 
досвід, спілкуючись наживо разом із 
представниками цієї етнічної 

меншини. Ідеальним завершенням 
нашої наукової поїздки стала спільна 
вечірка з русинською студентською 

молоддю. 



43 

Już na pierwszy rzut oka widać, że 
duch i tradycje rusnackie pozostają żywe 

także wśród młodego pokolenia. 
Młodzież, z którą mieliśmy okazję się 

spotkać, nie tylko doskonale zna własny 
folklor, ale również na co dzień słucha w 

swoim języku muzyki, a ich tradycyjne 
tańce można dostrzec nawet na 
parkietach dyskotek. Jest to szczególnie 
interesujące, ponieważ świadczy o 
ciągłości i adaptacji kultury Rusnaków 
Wojwodiny w nowych okolicznościach 
społecznych i kulturowych. 

Co więcej, młodzi Rusini przywiązują 
ogromną wagę do pielęgnowania swojego 
języka. Podczas naszych spotkań 

mogliśmy zauważyć, że gdy ktoś wplata 

do rozmowy jakiekolwiek serbskie słowo 
lub wyrażenie, natychmiast zostaje 
poprawiony przez innych, którzy z 

naciskiem mówią: „To po serbsku, nie po 
naszemu!”. Świadczy to o ich silnym 
przywiązaniu do języka ojczystego. 

Dodatkowo młodzież rusińska jest 
dumna ze swojej tożsamości, co często 
podkreśla w mediach społecznościowych. 
Spora część osób, jaką mieliśmy okazję 

poznać, w swoich instagramowych bio-
gramach chlubnie nazywa się rusnakami. 

Nasze doświadczenia związane z inte-
gracją z naszymi rusińskimi rówieśnikami 
udowadniają, że ich tradycje i język są 
wciąż żywe i pielęgnowane wśród całej 
społeczności. Nasz wyjazd naukowy do-

starczył nam nie tylko dogłębnej wiedzy 
teoretycznej na temat kultury i historii 
społeczności rusińskiej w Wojwodinie, ale 
również zapełnił cennych doświadczeń 
praktycznych, co z pewnością wzmacnia i 
rozszerza horyzont wiedzy w warsztacie 
naukowym ukrainisty i niewątpliwie 

będzie to miało trwały wpływ na nasze 
dalsze profesjonalne zainteresowania. 

З першого ж погляду було помітно, 
що руснацький дух і традиції живуть 

серед молодого покоління. Молодь, з 
якою ми познайомилися, не лише 

добре обізнана з власним фольклором, 
а й щоденно слухає музику рідною 

мовою. Ба більше, традиційні танці 
можна побачити навіть під час 
молодіжних вечірок. Це явище 
особливо цікаве, оскільки свідчить про 
тяглість русинської культури 
Войводини, яка водночас успішно 
адаптується до сучасних 

соціокультурних умов. 

Крім того, русинська молодь 
приділяє велику увагу збереженню 

правильності мовлення. Ми 

неодноразово помічали, що коли хтось 
у розмові вживає сербське слово чи 
вислів, його відразу виправляють інші, 

наполегливо нагадуючи: «Це сербське, 
не наше!» Така мовна свідомість є 
яскравим свідченням їхньої глибокої 
відданості рідній мові. 

Русинська молодь пишається своєю 
ідентичністю, яку часто підкреслює в 
соціальних мережах. Багато з тих, з 

ким ми спілкувалися, пишуть у своїх 
блогах в інстаграмі, що вони – руснаки, 
демонструючи тим самим свою 
приналежність до русинської громади. 

Наш досвід спілкування з 
русинськими ровесниками ще раз 
підтвердив, що їхня мова і традиції 

залишаються живими й активно 
культивуються серед цілої громади. 
Наукова подорож дала нам не лише 
глибші теоретичні знання про 
культуру та історію русинів у 
Войводині, а й цінний практичний 
досвід, який розширив наші академічні 

горизонти та, безсумнівно, вплине на 
подальші професійні зацікавлення. 

 



44 

НАУКОВА ЧАСТИНА 
 

 

 

Ljudmila POPOVIĆ  
Uniwersytet w Belgradzie  
Wydział Filologiczny 
 

RUSINI I UKRAIŃCY  
W SERBII* 
 
 
Na życie kulturalne Rusinów i 

Ukraińców w Serbii należy patrzyć w 
kontekście perspektywy historycznej, 

uwzględniającej periodyzację ich 
imigracji na ziemie serbskie, a także 
analizę okoliczności społeczno-
politycznych i kulturowych w kraju 
imigracji. Pierwsza duża enklawa 
Rusinów przeniosła się do Banatu i Bački 
w połowie XVIII wieku z północno-

wschodnich regionów Węgier. Rodziny 
rusińskie przybywały do Banatu 
pojedynczo od 1740 roku i osiedlały się 
w miastach Mokrin, Iđoš i Rusko Selo. 
Druga grupa przekroczyła i osiedliła się 
na drugim brzegu rzeki Cisy, a część 
rodzin zatrzymała się w miejscowościach 

Martonoš, Bečej, Ravno Selo, Obrovac i 
Karlovci. Po drodze do Banatu i Bački 
wielu „zniknęło” tj. osiedlono ich w 
innych miejscach na Węgrzech. Janko 
Ramač, badacz historii Rusinów z Bački 

Людмила ПОПОВИЧ 
Белградський університет 
Філологічний факультет 
 

РУСИНИ Й УКРАЇНЦІ  
У СЕРБІЇ* 
 
 
Культурне життя русинів і українців 

у Сербії слід розглядати в контексті 
історичної перспективи, беручи до 

уваги періодизацію їх імміграції на 
сербські землі, а також аналіз 
соціально-політичних і культурних 
обставин у країні імміграції. Перший 
великий анклав русинів переселився в 
Банат і Бачку в середині XVIII століття з 
північно-східних регіонів Угорщини. 

Родини русинів прибували в Банат 
одна за одною з 1740 р. і оселялися в 
містах Мокрін, Іджош і Руське Село. 
Інша група заселяла другий берег річки 
Тиса в Мартоноші, Бечеї, Равно Село, 
Оброваці та Карловцях. Чимало русинів 
по дорозі в Банат і Бачку 

«розчинились», тобто їх розселили в 
інших місцях Угорщини. Янко Рамач, 
дослідник історії русинів з Бачки 
(професор філологічного факультету в 
Новому Саді), підтверджує це у своїй 

 
* Fragment artykułu Ludmiły Popović, który ukazał się w Serbii w roku 2010.  
Људмила Поповић, Русини и Украjинци у Србиjи [w:] Зборник Матице српске за славистику, 

78/2010, Нови Сад: Матице српска, S. 69 – 101. Tłumaczenie z języka serbskiego ‒ Oleh Beley. 

Фрагмент статті Людмили Попович, опублікований 2010 року в Сербії.  
Људмила Поповић, Русини и Украjинци у Србиjи [w:] Зборник Матице српске за славистику, 

78/2010, Нови Сад: Матице српска, S. 69 – 101. Переклад українською – Олег Белей, професор 
Вроцлавського університету, факультет неофілології) 



45 

(profesor Wydziału Filozoficznego w 
Nowym Sadzie), to potwierdza w swojej 
monografii „Rusini na południowych 
Węgrzech (1745-1918)” i jako dowód 
przytacza cytat z ukraińskiej pieśni 
ludowej, która obrazowo przedstawia 

drogę przemieszczania się Rusinów z 
północnych Węgier do południowych:  

Ой, Господи, милосердний, на нас 
подивися, // куди мої рідні брати 
порозходилися. // Один пішов лугом, 
лугом, другий пішов крайом, // третій 
пішов середином, та зістав капральом. 

// Першій тужить, нарікає, десь там у 
Банаті, // ні зхемлиці, ні хатинки, а 
подерті шати. // Другий застряг десь у 
Бачці, так же мізерія, // то робота, то 
хорота, гірка урбарія. // Третій краде 
дні у Бога там у Надь Королі, // ніде 
щастя на чужині, ніде нема долі 

(Ramač 2007: 52). 
Jednakże za początek pierwszej 

masowej fali imigracji ruskiej do 
Wojwodiny uznaje się 17 stycznia 1751 
r., kiedy to podpisano rozporządzenie o 
przesiedlenie 200 rodzin rusińskich 
wyznania greckokatolickiego z regionów 
górnowęgierskich, znanych jako 

„Hornica”, do Ruskiego Krstura. W 
tamtym czasie Krstur było osadą, która 
według źródeł z 1742 r. została 
zniszczona i opuszczona, ponieważ jej 
mieszkańcy przenieśli się do Czelarevo 
(Ramač 2007: 53).  

W 1763 roku do wsi Kucura 

przeniosła się kolejna grupa 150 rodzin 
rusińskich. Wraz ze wzrostem liczby 
ludności i zmniejszaniem się powierzchni 
ziemi uprawnej, w latach 1766–1767 
wiele rodzin z Krsturu i Kucury przenios-
ło się do Nowego Sadu. W latach 80. XIX 
wieku w Nowym Sadzie mieszkało już 50 

Rusinów, a na początku XIX wieku było 
ich 335. Później osiedlili się w Šidzie, a na 

początku XIX wieku w Vukovarze i Iloku 
w Slawonii. Dlatego też w połowie XVIII 

монографії «Русини в південній 
Угорщині (1745-1918)» і на доказ цього 
наводить цитату з української народної 
пісні, яка яскраво представляє шлях 
міграції русинів із північної Угорщини 
до південної:  

Ой, Господи, милосердний, на нас 
подивися, // куди мої рідні брати 
порозходилися. // Один пішов лугом, 
лугом, другий пішов крайом, // третій 
пішов середином, та зістав капральом. 
// Першій тужить, нарікає, десь там у 
Банаті, // ні зхемлиці, ні хатинки, а 

подерті шати. // Другий застряг десь у 
Бачці, так же мізерія, // то робота, то 
хорота, гірка урбарія. // Третій краде 
дні у Бога там у Надь Королі, // ніде 
щастя на чужині, ніде нема долі (Ramač 
2007: 52). 

Однак початком першої масової 

хвилі імміграції русинів до Воєводини 
вважається 17 січня 1751 року, коли 
було підписано указ про переселення 
200 родин русинів греко-католицького 
віросповідання з областей Верхньої 
Угорщини, відомих під назвою 
«Горниця», до Руського Керестура. У 
той час Керестур був поселенням, яке, 

згідно з джерелами 1742 року, було 
зруйноване та покинуте, оскільки його 
мешканці переселилися до Челарево 
(Ramač 2007: 53).  

У 1763 році до села Куцура 
переселилася інша група з 150 родин 
русинів. Зі зростанням населення та 

зменшенням орних земель у 1766–1767 
рр. багато родин із Керестура та 
Куцури переїхали до Нового Саду. У 
1780-х роках у Новому Саді проживало 
вже 50 русинів, а на початку 19 
століття їх було 335, пізніше вони 
оселилися в Шиді, а на початку 19 

століття в Вуковарі та Ілоку в Славонії. 
Отож в середині XVIII століття русини 

прибули на територію сучасної 
Воєводини з північної Угорщини, тобто 



46 

wieku Rusini przybyli na tereny 
współczesnej Wojwodiny z północnych 
Węgier, czyli z obszaru trójstyku 
współczesnej Ukrainy, Słowacji i Węgier1.  

Z drugiej strony, warto wspomnieć o 
krótkiej notatce „Rusini w Banacie” 

opublikowanej przez lwowską gazetę 
Зоря w 1880 r. W artykule zacytowano 
list Rusina z Banatu, Đuro Vislavskiego, 
do redakcji, który pisze: „Krstur i Kocur 
zostały zasiedlone w czwartym roku 
panowania Marii Teresy, tj. w 1744 roku, 
i zamieszkiwali je mieszkańcy z Tatr, 

Spiszu, Maromaroša i Makowa. Wielu 
pochodziło z Galicji. Mój dziadek 
pochodził z Galicji, znad Wisły, dlatego 
otrzymał nazwisko Vislavski” (ЗОРЯ 
1880: 30). Notatka ta świadczy o tym, że 
wśród pierwszych osadników z 
północnych Węgier byli również 

mieszkańcy Galicji, najprawdopodobniej 
wykształceni księża. W XIX i XX wieku to 
właśnie duchowieństwo greckokatolickie 
odegrało ważną rolę w kulturowej 
konsolidacji Rusinów Wojwodiny, 

з трикутника сучасної України, 
Словаччини та Угорщини1.  

З іншого боку, варто згадати коротку 
замітку «Русини в Банаті», 
опубліковану львівською газетою 
«Зоря» у 1880 р. У статті цитувався 

лист русина з Банату Джура 
Віславського до редакції, у якому він 
пише: «Крстур і Коцур були заселені на 
четвертому році правління Марії 
Терезії, тобто в 1744 році, і були 
заселені людьми з Татр, Спіша, 
Маромароша і Макова. Багато прибуло 

з Галичини. «Дід мій походив з 
Галичини, з-під Вісли, тому й отримав 
прізвище Віславський» (ЗОРЯ 1880: 30). 
Ця записка доводить, що серед перших 
поселенців з Північної Угорщини були 
й жителі Галичини, швидше за все, 
освічені священики. У XIX-XX століттях 

саме греко-католицьке духовенство 
відіграло важливу роль у культурній 
консолідації русинів Воєводини, 
головним чином скеровуючи їх на 
співпрацю з культурно-освітніми 

 
1 Istniała hipoteza, z e Rusini z Wojwodiny pochodzą od Kozaków zaporoskich, którzy imigrowali do 

Austro-Węgier w 1785 roku. Teoria ta cieszyła się popularnością w prasie XIX wieku. Kozacy zaporoscy 
rzeczywiście napisali petycję do rządu austriackiego w 1785 r., prosząc o pozwolenie na osiedlenie się przy 
granicy austriackiej. Według źródeł historycznych cesarz Józef przychylił się do ich prośby i przyznał im 
ziemię w pobliz u miasta Senta. Jednak ich dalszy los owiany jest tajemnicą. Według jednego z załoz eń, po 
złoz eniu ślubu czystości, co było zasadą Kozaków zaporoskich, nie zawierali małz eństw i w ten sposób 
wymierali w sposób naturalny. Według innych załoz eń zostali oni zasymilowani przez miejscową ludność 
węgierską. Podzielamy opinię badaczy (Ramac  2007: 49; Dulic enko 2009: 335—339), z e nie ma 
realistycznych załoz eń, iz  Rusini z Wojwodiny są pochodzenia zaporoskiego. S wiadczy o tym fakt, z e w 
folklorze ruskim nie zachował się nawet najmniejszy ślad pamięci o Kozakach – ani w bajkach, ani w starych 
zapiskach, o czym pisał w 1898 r. wybitny ukraiński etnograf XIX–XX w. w swoim dziele praca Osadnictwo 
ruskie w Bańce. Wołodymyr Hnatiuk (Гнатюк 1898: 2—3) 

Існувала гіпотеза, що русини Воєводини походять від запорізьких козаків, які емігрували до 
Австро-Угорщини в 1785 році. Ця теорія користувалася популярністю в пресі XIX століття. Запорізькі 
козаки діи сно написали петицію до австріи ського уряду в 1785 році, просячи дозволу оселитися 
біля австріи ського кордону. Як свідчать історичні джерела, імператор И осиф задовольнив ї х 
прохання і надав ї м землі поблизу міста Сента. Проте ї х подальша доля оповита таємницею. За одним 
із припущень, після давання обітниці цнотливості, що було принципом запорізьких козаків, вони не 
вступали в шлюб і таким чином вимирали природним шляхом. За іншими припущеннями, вони були 
асимільовані місцевим угорським населенням. Ми поділяємо думку дослідників (Ramac  2007: 49; 
Dulic enko 2009: 335—339), що немає реалістичних припущень, що русини з Воєводини мають 
запорізьке походження. Про це свідчить тои  факт, що в росіи ському фольклорі – ані в казках, ані в 
старовинних записках – не збереглося навіть наи меншої  пам’яті про козаків, про що писав у 1898 
році видатнии  украї нськии  етнограф ХІХ–ХХ століть у праці «Руське поселення в Баньці». 
Володимир Гнатюк (Гнатюк 1898: 2—3) 



47 

głównie kierując ich do współpracy z 
organizacjami kulturalnymi i 
edukacyjnymi Ukraińców galicyjskich i 
zakarpackich.  

Siedziby kolonii ruskich w 
Wojwodinie — wsie Ruski Krstur i 

Kucura, a także Nowy Sad — stały się w 
XX wieku ośrodkami kulturalno-
społecznymi w życiu Rusinów. W Nowym 
Sadzie w 1919 r. powstało Ruskie 
Narodowe Towarzystwo Oświeceniowe 
(RNTO), wzorowane na ukraińskiej 
organizacji narodowej „Prosvita” z 

siedzibą we Lwowie. RNTO rozpoczęło 
wydawanie corocznego Kalendarza 
ruskiego dla Rusinów Jugosłowiańskich 
(1921 r.) —1940, łącznie 21 tomów), a 
także tygodnik Руски новини (1924—
1941), czasopismo dla dzieci Наша 
заградка (1937—1941) w ruskim 

(baczwańsko-sremskim) dialekcie języka 
ukraińskiego, dosłownie tak 
charakteryzował swój język rodzimy 
twórca pierwszej miejscowej gramatyki 
mowy ruskiej Gramatika baczwańsko-
ruskej beszedy, wybitny działacz 
kulturalny i społeczny swoich czasów, 
Hawryjil Kosteljnik  (KOSTELNIK 

1923/1975). 
Gramatyka Kostelnika wywarła wpływ 

na rozwój języka publikacji ruskich. W 
rzeczywistości wszystkie powyższe 
edycje stały się możliwe dzięki 
Gramatyce. Już w 1913 roku ksiądz z 
Ðurđevo Ðura Bindas zainicjował druk 

gazet i kalendarza rocznego w języku 
ojczystym. Aby zrealizować taką ideę, 
konieczna była kodyfikacja mowy, tj. 
gramatyka normatywna. Czas jej 
powstania pokrywa się szacunkowo z 
rokiem utworzenia RNTO, a książka 
została wydana przez Towarzystwo w 

1923 roku. Dzięki staraniom rusko-
ukraińskiej inteligencji na początku XX 

wieku wydano zbiór pieśni ludowych, 
tragedię „Jeftajova dzivka” (Jeftajówna) 

організаціями галицьких і 
закарпатських українців.  

Осередки русинських колоній у 
Воєводині — села Руський Керестур і 
Куцура, а також Новий Сад — стали 
культурними й громадськими 

центрами життя русинів у 20 столітті. 
«Руське народне просвітне товариство» 
(РНПТ) було засновано в Новому Саді в 
1919 році за зразком товариства 
«Просвіти» у Львові. РНПТ почав 
видавати щорічний «Русинський 
календар для югославських русинів» 

(1921—1940, всього 21 том), а також 
тижневик «Руські новини» (1924—
1941), дитячий журнал «Наша 
заградка» (1937—1941) на 
русинському (бачвансько-сремському) 
діалекті української мови, — так 
дослівно характеризував рідну мову 

творець першої місцевої граматики 
русинської мови («Граматика 
бачванско-рускей бешеди») видатний 
культурно-громадський діяч свого часу 
Гавріїл Костельнік (KOSTELNIK 
1923/1975). 

Граматика Костельника вплинула на 
розвиток мови руських видань. 

Насправді всі вищезазначені видання 
стали можливими завдяки Граматиці. 
Але вже в 1913 році священик з 
Дюрдово, Дюра Біндас, започаткував 
друкування газет і щорічного 
календаря рідною мовою. Для 
реалізації такої ідеї потрібна була 

кодифікація мовлення, тобто 
нормативна граматика. Час створення 
цієї граматики приблизно збігається з 
роком заснування РНПТ, а сама праця 
була видана Товариством у 1923 році. 
Зусиллями русько-української 
інтелігенції на початку ХХ століття 

було видано збірку народних пісень та 
трагедію Г. Костельника «Єфтавова 

дзівка», збірку дитячих пісень Я. Фейси 
«Пупча» та ін. В РНПТ постало питання 



48 

H. Kostelnika, zbiór piosenek dla dzieci J. 
Fejsy „Pupča” (Pąki) i inne. RNTO 
podniosła kwestię opublikowania całej 
historii narodu ukraińskiego. Decyzja ta 
zapadła w 1932 r., a w tym celu 
utworzono specjalny fundusz, aczkolwiek 

sama idea niestety nie doczekała się 
realizacji (Sаваdoš 1974)2.  

Ogromne znaczenie dla rozwoju 
kultury ruskiej w okresie 
przedwojennym miała publikacja zbioru 
dzieł Rusko-ukraiński almanach 
baczwańsko-srymskich pisarzy, w którym 

ukazały się między innymi utwory H. 
Kostelnika, M. Vinaja, O. Kostelnika, M. 
Kovača, S. Salamona i innych pionierów 
ruskiej tradycji literackiej. Wydanie było 
dwujęzyczne, w języku Rusinów 
baczwańskich i ukraińskim, a jego celem 
było przybliżenie życia literackiego 

Rusinów ich „braciom w Galicji i na 
Ukrainie”. Proukraińskiej 
ukierunkowanie RNTO sprzeciwiała się 
mniejsza liczba Rusinów zorganizowana 
wokół Związku Kulturalno-Oświatowego 
Rusi Południowosłowiańskiej (KPSJR), 
który powstał w 1933 r. w Vrbasie. 
Związek wydaje własną gazetę Заря 

(1934—1936), przemianowaną w 1936 
r. na Russka pravda i od 1936 do Russkа 
zarja. Na łamach tych wydawnictw 
ukazywały się m.in. artykuły zbliżone do 
poglądów komunistycznych. 
Kontrowersje kwestie dotyczyły również 
wyboru religii – otwarcie proklamowano 

prawosławie, a przynależność do narodu 
wielkoruskiego, obejmującego Rosjan, 
Ukraińców, Białorusinów i Rusinów, była 
podkreślana. Jednocześnie często 
używano określeń akcentujących 

про видання всієї історії українського 
народу. Це рішення було прийнято в 
1932 році, і для цього був створений 
спеціальний фонд, але сама ідея, на 
жаль, так і не була реалізована 
(Сабадош 1974)2.  

Велике значення для розвитку 
руської культури в передвоєнний 
період мало видання збірки творів 
русинсько-українського альманаху 
бачвансько-сремських письменників, 
до якого увійшли твори, зокрема: Г. 
Костельника, М. Вінаї, О. Костельника, 

М. Ковача, С. Саламона та інших 
піонерів русинської літературної 
традиції. Видання було здійснене 
мовою бачванських русинів та 
українською і мало на меті наблизити 
літературне життя русинів до їхніх 
«братів у Галичині та Україні». 

Проукраїнській орієнтації РНПТ 
протистояла менша кількість русинів, 
зорганізованих навколо Культурно-
освітнього союзу південнослов’янської 
Русі (КОСПР), заснованого 1933 р. у 
Врбасі. Спілка видавала власну газету 
«Заря» (1934—1936), перейменовану в 
1936 р. на «Русскую правду», а з 1936 р. 

на «Русскую зарю». Ці видання 
публікували, зокрема, статті, близькі до 
комуністичних поглядів. Суперечливі 
питання стосувалися й вибору 
віросповідання – відкрито 
проголошувалося православ’я, 
наголошувалась приналежність до 

великоруської нації, до складу якої 
входили росіяни, українці, білоруси та 
русини. Водночас часто вживалися 
терміни, що підкреслюють 
самостійність русинської нації. 

 
2 Niniejszy rękopis pracy magisterskiej, obronionej w 1974 r. na Wydziale Nauk Politycznych w 

Belgradzie, nie był dotychczas publikowany, ale dzięki uprzejmości autora udało się L. Popović do niego 
dotrzeć. 

Цеи  рукопис магістерської  роботи, захищеної  в 1974 році на факультеті політичних наук у 
Белграді, раніше не публікувався, але завдяки люб’язності автора Л. Попович вдалося отримати 
доступ до нього. 



49 

niepodległość narodu rusińskiego. 
Porównując wkład kulturowy ruskiej 
„Proswity” i późniejszego Związku, ba-
dacze podkreślają, że pierwsza z nich ma 
duże zasługi w kształtowaniu życia lite-
rackiego Rusinów Jugosławii, druga zaś 

w 1945 r. napisała pierwsze dzieła lite-
rackie w języku ruskim w duchu socja-
listycznego realizmu (Tamaš 1997: 72).  

Przyjęcie po II wojnie światowej przez 
Rusinów Wojwodiny idei głoszonej przez 
Komunistyczną Partię Jugosławii о 
odrębności narodu rusińskiego, można 

tłumaczyć pewną tendencją do 
pielęgnowania samodzielnej 
świadomości narodowej, ale także 
uwarunkowaniami czynników natury 
społeczno-politycznej. Rusiński badacz 
tego zagadnienia Janko Sabadoš podaje 
następujące wyjaśnienie:  

„Po 1948 roku, po III Informbiuro, gdy 
doszło do konfliktu politycznego między 
ZSRR a socjalistyczną Jugosławią, wśród 
części ludności rusińskiej stopniowo 
narastały obawy, że ukraińska nazwa 
oraz tendencja do wykorzystywania 
elementów współczesnej kultury 
ukraińskiej w rozwoju kultury narodowej 

zostaną skojarzone z sympatiami do 
sowieckiej Ukrainy i ZSRR. Dlatego 
właśnie Związek Kulturalno-Oświatowy 
Rusinów Południowosłowiańskich, który 
opowiada się za odrębnością 
narodowości baczwańskich Rusinów, 
znajduje poparcie w instytucjach 

państwowych socjalistycznej Jugosławii” 
(Sabadoš 1971: 23).  

Takie samo zdanie podziela Janko 
Ramač, który pisał:  

„Ogromna szkoda wyrządzona 
rusińskiej wspólnocie narodowej w 
Jugosławii”. Stanowisko kierownictwa 

partii po raporcie Informbiuro było takie, 
że Rusinom nie wolno będzie 

utrzymywać kontaktów z ich ojczyzną, 
Ukrainą.  Jednocześnie podkreślił, że 

Порівнюючи культурний внесок 
русинської «Просвіти» і пізнішого 
Союзу, дослідники підкреслюють, що 
перша зробила великий внесок у 
формуванні літературного життя 
русинів Югославії, тоді як другий напи-

сав перші літературні твори русин-
ською мовою в 1945 році в дусі соціа-
лістичного реалізму (Тамаш 1997: 72). 

Прийняття русинами Воєводини 
після Другої світової війни ідеї, 
проголошеної Комуністичною партією 
Югославії, щодо самостійності 

русинської нації можна пояснити 
тенденцією до творення незалежної 
національної свідомості, а також 
певними чинниками суспільно-
політичного характеру. Русинський 
дослідник цього питання Янко 
Сабадош дає таке пояснення:  

«Після 1948 року, після ІІІ 
Інформбюро, коли розгорівся 
політичний конфлікт між СРСР і 
соціалістичною Югославією, серед 
деяких русинів поступово зростали 
побоювання, що українське ім’я і 
тенденція до використання елементів 
сучасної української культури в 

розвитку національної культури 
будуть пов’язані з симпатіями до 
радянської України та СРСР. Ось чому 
Культурно-освітній союз 
південнослов'янських русинів, який 
виступав за окрему національність 
русинів Бачки, знайшов підтримку в 

державних установах соціалістичної 
Югославії» (Sabadoš 1971: 23).  

Такої ж думки дотримується і Янко 
Рамач, який писав:  

«Русинській національній громаді в 
Югославії завдано величезної шкоди». 
Позиція партійного керівництва після 

звіту Інформбюро полягала в тому, що 
русинам не дозволять підтримувати 

контакти з батьківщиною – Україною. 
Водночас вчений підкреслив, що це 



50 

stało się tak z powodów politycznych i 
ideologicznych, żeby cała wspólnota 
narodowa nie stała się pomostem dla 
szerszych wpływów ZSRR, a to jest 
ważne dla państwa i partii. To również 
odetnie rusińskie wspólnoty narodowe 

od ich korzeni. W ten oto sposób na 
dobre ukształtowała się naukowa opinia, 
że Rusini są mniejszością narodową 
niemającą państwa macierzystego — a 
ich ojczyzną jest tylko Jugosławia” 
(Ramač 2000). 

Jednakże przedstawiciele ruskiej 

inteligencji, zjednoczeni wokół RNTO, a 
od 1990 r. wokół Sojuszu Rusinów i 
Ukraińców Wojwodiny, podkreślają 
pokrewieństwo Rusinów Wojwodiny i 
Ukraińców. Pomiędzy tymi dwoma 
nurtami ruskiej inteligencji toczyły się i 
wciąż toczą się liczne polemiki, w których 

każda ze stron przedstawia własne 
argumenty (Rum'ancev 2009). 

Dziś Rusini w Serbii mają Radę 
Narodową, Gazetę i Wydawnictwo 
„Ruske Slovo”, ruską redakcję w 
Instytucie Podręczników, Instytut 
Kultury, program radiowy i programy 
telewizyjne. Czasopisma „Švetlosc” są 

wydawane w języku rusińskim (1952—
1954; od 1966 do chwili obecnej), 
tygodnik Ruske slovo (od 1945), 
miesięcznik dla dzieci Zahradka (od 
1992, wcześniej — Naša zahradka 
1937—1941, Pionirska zahradka 1947—
1992), antologie poezji, liczne książki 

prozy i poezji (zob. Tamaš 1997).  
Od 1973 roku język Rusinów 

baczwańskich jest jednym z sześciu 
języków urzędowych Wojwodiny. Rusini 
mają szeroką ofertę edukacyjną, od 
placówek przedszkolnych, poprzez trzy 
szkoły podstawowe (jedyną na świecie 

szkołę średnią z językiem ruskim), po 
Katedrę Studiów Rusinistycznych na 

Wydziale Filozoficznym w Nowym 
Sadzie. Rusinistyka jako dyscyplina 

сталося з політичних та ідеологічних 
міркувань, щоб уся національна 
спільнота не стала містком для 
ширшого впливу СРСР, що було 
важливо для Югославії і партії. Це 
неабияк відітне від своїх коренів 

русинські національні громади. Таким 
чином була твердо встановлена 
наукова ідея, що русини є 
національною меншиною без рідної 
держави – і їхньою єдиною батьків-
щиною є Югославія» (Ramač 2000). 

Проте, представники руської 

інтелігенції, згуртовані навколо РНПТ, 
а з 1990 року навколо Союзу русинів і 
українців Воєводини, наголошують на 
спорідненості між русинами Воєводини 
та українцями. Між цими двома течіями 
руської інтелігенції точилися і 
тривають численні полеміки, кожна зі 

сторін наводить свої аргументи 
(Румянцев 2009). 

Сьогодні русини в Сербії мають 
Національну раду, газету і видавництво 
«Руске слово», русинську редакцію при 
Інституті підручників, Інститут 
культури, радіопрограму і 
телепрограми. Виходять часописи 

«Шветлосц» (1952—1954; з 1966 по 
теперішній час), тижневик «Руске 
слово» (з 1945), місячник для дітей 
«Заградка» (з 1992, раніше — «Наша 
заградка» 1937—1941, «Піонірска 
заградка» 1947—1992), антології поезії, 
численні книжки о прози та поезії (див. 

Tamaš 1997).  
З 1973 року мова бачванських 

русинів є однією з шести офіційних мов 
Воєводини. Русини мають широкий 
спектр освітніх можливостей, від 
дошкільних закладів, через три 
початкові школи (єдина середня школа 

в світі з русинською мовою) до відділу 
русинознавства на факультеті 

філософії в Новій Саді. Русиністика як 
академічна дисципліна на 



51 

naukowa na Wydziale Filozoficznym w 
Nowym Sadzie istnieje od 1972 r., a od 
1983 r. jako Katedra Języka i Literatury 
Rusińskiej. Kierownik Katedry Języka i 
Literatury Rusińskiej, Julian Tamaš, jest 
członkiem zagranicznym Narodowej 

Akademii Nauk Ukrainy. Katedra wspiera 
współpracę pomiędzy Katedrą a 
uniwersytetami Ukrainy, Węgier i 
Słowacji. Praca naukowo-badawcza 
Rusinów z Nowego Sadu zaowocowała 
powstaniem Historii literatury rusińskiej, 
Historii Ruskiego Kerestura, Życia i 

twórczości Hawrijila Kosteljnika, Historii 
Rusinów, Gramatyki języka rusińskiego, 
Słownika serbsko-ruskiego i wiele innych 
publikacji monograficznych. 

Związek Rusinów i Ukraińców 
Jugosławii, utworzony w 1990 r., 
kontynuuje działalność kulturalną i 

oświatową byłej RNTO. Statut Związku 
potwierdził, że Rusini i Ukraińcy z 
Jugosławii są dwoma odłamami tego 
samego narodu, a ich ojczyzną jest 
Ukraina. Rusińska elita intelektualna 
skupiona wokół Związku Rusinów i 
Ukraińców — pisarze, dziennikarze, 
naukowcy, w tym profesorowie z Katedry 

Języka i Literatury Ruskiej na Wydziale 
Filozoficznym w Nowym Sadzie. Ich 
działalności sprzeciwiają się członkowie 
założonej również w 1990 r. „Ruskiej 
Macierzy”, którzy propagują ideę 
odrębności narodu rusińskiego. 

Pod koniec XIX i na początku XX wieku 

(1890—1901) przybyła fala imigrantów 
z Galicji, których austriaccy urzędnicy 
nazywali Rusinami, miejscową ludność 
Galicjanami, a oni sami określali się już 
mianem Ukraińców (Nebesnyj 2005). Po 
Traktacie w San Stefano w 1878 r. Bośnia 
i Hercegowina oraz Galicja, jako 

integralna część Austro-Węgier, znalazły 
się w jednym państwie. Mając na celu 

ekonomiczną kolonizację Bośni i 
stłumienie Turków, Austro-Węgry 

Філологічному факультеті в Новому 
Саду існує з 1972 року, а з 1983 року як 
кафедра русинської мови та 
літератури. Перший завідувач кафедри 
русинської мови і літератури – проф. 
Юліан Тамаш, іноземний член НАН 

України. Кафедра підтримує співпрацю 
кафедри з університетами України, 
Угорщини та Словаччини. Науково-
дослідницька праця новосадських 
русинів призвела до створення «Історії 
русинської літератури», «Історії 
Руського Керестура», «Життя і 

творчість Гавриила Костельника», 
«Історії русинів», «Граматики русин-
ського язика», «Сербсько-русинського 
словника» та багатьох інших 
монографічних видань. 

Культурно-просвітницьку діяльність 
колишнього РНПТ продовжує Союз 

русинів і українців Югославії, створе-
ний у 1990 році. Статут Союзу підтвер-
див, що русини й українці Югославії є 
двома гілками одного народу і їхньою 
батьківщиною є Україна. Навколо 
Союзу русинів і українців гуртувалася 
русинська інтелектуальна еліта — 
письменники, журналісти, науковці, 

включно з професорами кафедри 
русиністики філологічного факультету 
в Новому Саді. Їхній діяльності проти-
діють члени «Руської Митиці», також 
заснованої в 1990 році, які пропагують 
ідею окремої русинської нації. 

Наприкінці ХІХ – на початку ХХ 

століття (1890–1901) з Галичини 
прибула хвиля переселенців, яких 
австрійські чиновники називали 
русинами, місцеве населення – 
галичанами, а вони себе самі – 
українцями (Небесний 2005). Після 
Сан-Стефанського договору 1878 року 

Боснія і Герцеговина та Галичина, як 
невід’ємні частини Австро-Угорщини, 

опинилися в одній державі. З метою 
економічної колонізації Боснії та 



52 

rozpoczęły politykę zasiedlania świeżo 
zdobytych regionów bośniackich. W 
1890 roku, po szeroko zakrojonej 
kampanii propagandowej, pierwsi 
emigranci z Galicji przybyli do Bośni. 
Centrum administracyjne ich kolonizacji 

znajdowało się w Prniavorze, a z czasem 
jego ośrodkami stały się Banja Luka, 
Czlinac, Stara i Nowa Dubrava, Dejak, 
Derventa, Zenica i inne. Pomimo trudnej 
sytuacji ekonomicznej, podtrzymywanie 
tradycji kulturowych i duchowych 
narodu ukraińskiego stało się jednym z 

aktualnych zadań tych imigrantów. W 
tym kontekście należy podkreślić, że 
Ukraińcy bośniaccy nie mogli liczyć na 
wsparcie instytucji rządowych ani na 
skonsolidowane organizacje swoich 
rodaków, jak to miało miejsce w 
przypadku imigrantów z Austrii, Węgier, 

Włoch czy Polski, którzy korzystali z 
ochrony Kościoła rzymskokatolickiego. 
Niezależnie od skomplikowanych 
okoliczności, w 1909 roku w Prniaworze 
otwarto pierwszą czytelnię publiczną i 
powstało stowarzyszenie „Proswita”, 
które zwróciło się do centralnej 
organizacji we Lwowie z prośbą o 

zarejestrowanie go jako filii (TERLYK 
1996: 35—37). W 1914 roku „Proswita” 
już miała organizacje we wszystkich 
ośrodkach emigracji ukraińskiej w Bośni.  

Rusini z Wojwodiny uznają Ukraińców 
w Bośni za swoich braci. W almanachu 
Ruski kalendarz dla jugosłowiańskich 

Rusinów z 1922 r. znajdujemy 
interesujący artykuł M. Firaka zatytuło-
wany „Poznajmy się!”, w którym pisze:  

„Oprócz nas, Rusinów baszwańsko-
srymskich, są też Rusini, którzy osiedlili 
się w wielkich i małych wioskach w 
różnych innych częściach Jugosławii. Do 

tej pory były to nieliczne grupy wielkiego 
naszego ruskiego narodu pozostawieni 

sami sobie i skazane na zniknięcie.   Ale 
odkąd Rusini baczwańskie włączyli się do 

відтиснення турків Австро-Угорщина 
почала політику заселення щойно 
завойованих боснійських регіонів. У 
1890 р. після широкої пропагандист-
ської кампанії до Боснії прибули перші 
емігранти з Галичини. Адміністра-

тивний центр їхньої колонізації був у 
Прняворі, а з часом її центрами також 
стали Баня-Лука, Члінац, Стара та Нова 
Дубрава, Деяк, Дервента, Зениця та 
інші. Незважаючи на складну еконо-
мічну ситуацію, збереження культур-
них і духовних традицій українського 

народу стало одним із актуальних 
завдань цих переселенців. У цьому 
контексті слід підкреслити, що босній-
ські українці не могли розраховувати 
на підтримку державних інституцій чи 
консолідованих організацій співвітчиз-
ників, як це було у випадку з іммігран-

тами з Австрії, Угорщини, Італії чи 
Польщі, які користувалися захистом 
Римо-Католицької Церкви. Незважаючи 
на складні обставини, у 1909 р. у Прня-
ворі було відкрито першу народну чи-
тальню та створено товариство «Про-
світа», яке звернулося до центральної 
організації у Львові з проханням 

зареєструвати її як філію (ТЕРЛИК 
1996: 35—37). У 1914 р. «Просвіта» вже 
мала організації в усіх осередках 
української еміграції в Боснії. 

Русини Воєводини визнають 
українців у Боснії своїми братами. В 
альманасі «Руський календарь для 

югославських русинів» за 1922 рік 
знаходимо цікаву статтю М. Фірака 
«Знайомимось!», в якій він пише:  

«Окрім нас, бачвансько-сремських 
русинів, є ще русини, які поселилися у 
великих і малих селах у різних інших 
частинах Югославії. Досі вони були 

невеликими групами нашої великої 
руської нації, залишені на призволяще і 

приречені на зникнення. Але відколи 
бачванські русини долучились до 



53 

pracy w kierunku oświecenia w 
narodowym ruskim duchu, a zwłaszcza 
odkąd założyli Ruskie Narodowe 
Towarzystwo Oświatowe , które tak 
pięknie postępuje, to zrodziła się także 
nadzieja wśród Rusinów w Slawonii i 

Bośni, że nie zginą na próżno, ponieważ 
mają obok siebie tak dobrze oświeconych 
i świadomych braci Baczwanosrimców”.   

Autor artykułu widzi swoje zadanie w 
zapoznaniu Rusinów z Wojwodiny z ich 
braćmi z Bośni i Slawonii, ponieważ „...są 
oni synami i córkami tego samego 

wielkiego narodu rusińsko-ukraińskiego 
oraz synami i córkami tego samego 
państwa Jugosławii” (Firak 1922: 74). 

Ciekawe, że autor artykułu uważa, iż 
przykład Rusinów z Wojwodiny zachęcił 
braci w Bośni do założenia własnej 
„Proswity”, choć wiadomo, że filia lwow-

skiej „Proswity” w Prnjavorze rozpoczęła 
działalność już w roku 1909. Z drugiej 
strony tytuł artykułu „Poznajmy się!” 
świadczy o tym, że przeciętni Rusini z 
Baczki i Sremu nie byli dostatecznie 
zaznajomieni z życiem swoich rodaków 
w Slawonii i Bośni.  Po I. wojnie świa-
towej i utworzeniu Królestwa Serbów, 

Chorwatów i Słoweńców nasiliła się 
działalność „Proswity” Ukraińców 
bośniackich, a po 1919 r. duży udział w 
niej mieli emigranci z Ukrainy, którzy 
uciekli przed rewolucją październikową. 
Z pomocą emigrantów ukraińskich, 
którzy w 1919 roku skupili się w Belgra-

dzie, został wystawiony dramat H. Kwit-
ki-Osnowjanenki Сватання на Гонча-
рівці (z ukr. Zaręczyny w Gonczariwce) 
(Prniavor), a w 1921 r. — dramat 
Верховинці (z ukr. Górale). Kontakty te 
trwały do 1926 roku, kiedy to ukraińska 
emigracja z Belgradu udała się do innych 

krajów. W 1933 roku bośniacka „Proswi-
ta” opublikowała pierwszy numer ukra-

ińskojęzycznego czasopisma Рідне слово 
(z ukr. Słowo ojczyste), które ukazywało 

справи просвіти в національному 
русинському дусі, а особливо від 
моменту, як заснували Русинське 
народно-просвітне товариство, яке так 
гарно прогресує, то й серед русинів 
Славонії та Боснії зародилась надія, що 

вони не зникнуть марно, бо мають 
поруч із собою таких добре освічених і 
свідомих братів Бачваносримців».  

Своє завдання автор статті вбачає в 
тому, щоб познайомити русинів 
Воєводини з їхніми братами з Боснії та 
Славонії, оскільки «...це сини і дочки 

одного великого русинсько-українсько-
го народу і сини і дочки однієї держави 
Югославії» (Фірак 1922: 74). 

Цікаво, що автор статті вважає, що 
приклад воєводинських русинів 
спонукав братів у Боснії заснувати 
власну «Просвіту», хоча як відомо, філія 

львівської «Просвіти» у Прняворі 
почала діяти ще в 1909 р. З іншого боку, 
назва статті «Познайомимося!» 
показує, що пересічні русини з Бачки та 
Срему не були достатньо обізнані з 
життям своїх співвітчизників у Славонії 
та Боснії. Після Першої світової війни 
та створення Королівства Сербів, 

Хорватів і Словенців активізується 
діяльність «Просвіти» боснійських 
українців, яку після 1919 року в 
основному відвідували емігранти з 
України, які втекли від Жовтневої 
революції. За допомогою українських 
емігрантів, які зібралися в Белграді, у 

1919 р. було поставлено п’єсу Г. Квітки-
Основ’яненка «Сватання на Гончарівці» 
(Прнявор), а в 1921 р. — п’єсу 
«Верховинці». Ці контакти тривали до 
1926 р., аж поки українська еміграція з 
Белграда не виїхала в інші країни. У 
1933 році «Просвіта» у Боснії видала 

перше число україномовного журналу 
«Рідне слово», який виходив до 1941 

року. У той час як русини Воєводини 
обрали видання журналів і книжок 



54 

się do 1941 roku. Podczas gdy Rusini z 
Wojwodiny zdecydowali się na publika-
cję czasopism i książek w swoim lokal-
nym języku, Rusini z Bośni bez wahania 
wybrali standardowy język ukraiński. 
Taki wybór można wyjaśnić zarówno 

tym, że dialekt Rusinów galicyjskich jest 
znacznie zbliżony do literackiego języka 
ukraińskiego niż język Rusinów z Baczki, 
jak i faktem, że kwestia tożsamości naro-
dowej, która była istotna dla większości 
ludów słowiańskich w XIX wieku, w 
momencie migracji do Bośni była już w 

Galicji jednoznacznie ukształtowana. 
Po II wojnie światowej około 40% 

Ukraińców bośniackich wyemigrowało 
do Slawonii (Vukovar, Petrovci, Miklo-
ševci), Sremu (Inđija, Sremska Mitrovica) 
i Bački (Bođani, Kula, Novi Vrbas, Zmaje-
vo, Savino Selo), co przyczyniło się do ich 

zbliżenia się ze starą emigracją ruską. 
Ukraińcy (Rusini galicyjscy), w przeci-

wieństwie do Rusinów baczwańskich, nie 
mieli po wojnie w Jugosławii własnych 
drukowanych publikacji. Artykuły ukra-
ińskie ukazywały się w rusińskojęzycz-
nym czasopiśmie Ruske slovo od 1965 r. 
Od 1968 r. artykuły w języku ukraińskim 

umieszczano na specjalnej stronie pt. Ук-
раїнська сторінка (z ukr. Strona ukraiń-
ska), a od 1973 r. w czasopiśmie Дода-
ток на українській мові (z ukr. Suple-
ment w języku ukraińskim), które do lat 
90. XX wieku była jedynym źródłem infor-
macji o życiu Ukraińców w tym regionie. 

Po prawie pięćdziesięciu latach stag-
nacji działalności kulturalno-oświatowej 
w języku ojczystym Ukraińców w Wojwo-
dinie, uwarunkowanej niekorzystnym 
klimatem społeczno-politycznym, pod 
koniec lat 80. XX wieku tradycja ta zosta-
ła na nowo ożywiona — powstało To-

warzystwo Języka, Literatury i Kultury 
Ukraińskiej w Wojwodinie (1989), Zało-

żono czasopismo Ukrainske slovo (od 
1996 do dziś), gazetę Ridne slovo (od 

своєю місцевою мовою, русини Боснії 
без вагань обрали уже стандартну 
українську. Такий вибір можна 
пояснювати тим, що їхній діалект 
галицьких русинів значно ближчий до 
книжної української, ніж мовлення 

русинів з Бачки, а також тим, що 
питання національної ідентичності, 
актуальне для більшості слов’янських 
народів у ХІХ ст., було чітко вирішене 
ще в Галичині перед імміграцією до 
Боснії. 

Після Другої світової війни близько 

40% боснійських українців емігрувало 
до Славонії (Вуковар, Петровці, 
Міклошевці), Срему (Інджія, Сремська 
Митровица) та Бачки (Боджани, Кула, 
Нови Врбас, Змаєво, Савіно Село), що 
дало поштовх їхньому зближенню зі 
старою русинською еміграцією. 

Українці (галицькі русини), на 
відміну від бачванських русинів, після 
війни не мали в Югославії власних 
друкованих видань. З 1965 р. 
україномовні статті друкуються в 
русинськомовному журналі «Руске 
слово», з 1968 р. — у спеціальному до-
датку «Українська сторінка», а з 1973 р. 

— у журналі «Додаток на українській 
мові», який до 1990-х рр. був єдиним 
джерелом інформації про життя 
українців краю. 

  Після майже п’ятдесятилітнього 
застою культурно-освітньої діяльності 
українців у Воєводині, спричиненого 

несприятливим суспільно-політичним 
кліматом, наприкінці 1980-х років ця 
традиція була відроджена – створено 
Товариство української мови, 
літератури і культури у Воєводині 
(1989), журнал «Українське слово» (з 
1996 по теперішній час), газета «Рідне 

слово» (з 2005 по нині), засновано 
дитячий журнал «Соловейко». У 1960-х 

роках українська мова почана 
викладатися у школах Кули, Врбасу та 



55 

2005 do dziś), czasopismo dla dzieci 
Solovejko. W latach 60. XX wieku ukazuje 
się język ukraiński jako język ojczysty w 
szkołach w miejscowościach Kula, Vrbas i 
Inđija, do których w 1968 r. uczęszczało 
250 uczniów. Od 1972 r. zainteresowanie 

nauką języka ukraińskiego spada (naucza 
się go tylko w Kuli), a pod koniec XX 
wieku — na początku XXI wieku, znów 
się nasiliło. Dziś języka ukraińskiego uczą 
w szkołach w Vrbasie (w 4 szkołach), 
Kula (w 2 szkołach), Nowym Sadzie, 
Sremskiej Mitrovicy, Budisavie, Inđiji, Sa-

vino Selo. Jednak jeśli język rusiński był 
pierwotnie nauczany w szkołach nied-
zielnych, w klasach 1-3 szkoły podstawo-
wej, z rusińskim językiem nauczania lub 
w rusińskim gimnazjum, które dawały 
możliwość ciągłej edukacji w języku 
ojczystym. Język ukraiński ma status 

przedmiotu fakultatywnego od 1969 r. 
Od 1991 roku na Wydziale Filologicz-

nym w Belgradzie zaczęto prowadzić 
studia ukrainistyczne, które w 2002 roku 
przekształciły się w odrębną sekcję, 
poświęconą językowi i literaturze ukraiń-
skiej. Obecnie na studia ukrainistyczne 
na Wydziale Filologicznym w Belgradzie 

co roku zapisuje się 16 studentów. Co ro-
ku mniej więcej taka sama liczba studen-
tów wybiera język ukraiński jako drugi 
język słowiański w ramach studiów sla-
wistycznych. Od 2002 roku 12 studentów 
ukończyło studia w grupie Język i Litera-
tura Ukraińska, obroniono dwie prace 

magisterskie, a dwie rozprawy doktor-
skie są w trakcie obrony. Powstały cztery 
monografie w zakresie językoznawstwa 
ukraińskiego, przygotowano i przetłuma-
czono antologie poezji ukraińskiej i 
współczesnych opowiadań ukraińskich, a 
także regularnie ukazuje się studenckie 

czasopismo w języku ukraińskim Vikno.  
Ukrainistyka staje się jedną z 

równorzędnych dziedzin slawistyki w 
Serbii, co potwierdzają badania i debaty 

Інджії, які в 1968 році відвідувало 250 
учнів. З 1972 року інтерес до вивчення 
української мови падає (її викладають 
лише в Кулі), а наприкінці ХХ - на 
початку ХХІ століття знову 
посилюється. Сьогодні українську мову 

викладають у школах у Врбасі (у 4 
школах), Кулі (у 2 школах), Новому 
Саді, Сремській Мітровіці, Будісаві, 
Інджії, Савінім Селі. Але якщо 
русинська мова спочатку викладалася в 
недільних школах, початкових школах 
з русинською мовою навчання або в 

русинській гімназії, що давало 
можливість безперервного навчання в 
рідній мові, то з 1969 року українська 
мова має статус тільки 
факультативного предмета.  

З 1991 року на філологічному 
факультеті в Белграді діє україністика, 

яка у 2002 році була оформлена як 
окрема секція, основною метою якої є 
вивчення української мови та 
літератури. Нині щороку на 
україністиці філологічного факультету 
в Белграді навчається 16 студентів. 
Щороку приблизно така ж кількість 
студентів обирає українську як другу 

слов’янську мову в рамках програми 
славістика. З 2002 року україністику 
закінчили 12 студентів, захищено дві 
магістерські роботи, дві докторські 
дисертації перебувають у стадії 
підготування. Написано чотири 
монографії з українознавства, 

підготовлено й перекладено антології 
української поезії та сучасного 
українського оповідання, регулярно 
виходить студентський журнал 
українською мовою «Вікно».  

Україністика стає однією з 
рівноправних галузей славістичних 

дисциплін у Сербії, про що свідчать 
дослідження та дискусії в галузі 

української мови та літератури, які 
публікуються в періодичних наукових 



56 

dotyczące języka oraz literatury ukraiń-
skiej, publikowane w periodycznych wy-
daniach naukowych: Slavistica, Matica 
Srpska, Proceedings for Slavic Studies itp. 
Nawiązano regularną współpracę pomię-
dzy Katedrą Ukrainistyki w Belgradzie a 

Katedrami Filologii Słowiańskiej oraz 
Ukraińskiej na Uniwersytetach: Kijows-
kim, Lwowskim i Donieckim. Wspólne 
projekty rozpoczęły Matica Srpska, 
Serbska Akademia Nauk i Sztuk z 
Narodową Akademią Nauk Ukrainy.  

Na początku XX wieku do Serbii przy-

byli nowi imigranci z Ukrainy. Ta nowa 
emigracja ukraińska nie została zkoloni-
zowana, więc jej działania w Serbii moż-
na rozpatrywać wyłącznie na poziomie 
indywidualnym. Ci ukraińscy emigranci 
nie pozostali długo w Jugosławii, lecz 
wyruszyli dalej do Europy Zachodniej lub 

Ameryki. Ci, którzy zdecydowali się zos-
tać, albo zasymilowali się z emigracją ro-
syjską, albo rozproszyli się po ukraiń-
skich społecznościach w Wojwodinie, 
Bośni i Chorwacji. Najbardziej znani 
spośród nich to M. Čubinski, J. Spektorski, 
A. Jelačić, generałowie V. Naumenko,       
P. Kokuwko, pułkownik V. Bilyj, 

inżynierowie A. Bogosławski, P. Kur-
ganski i inni. Przyczyniając się do 
rozwoju kultury serbskiej, afiliowali oni 
również kulturę ukraińską. Wśród 
działań nowej emigracji ukraińskiej 
należy wyróżnić publikację książki Do 
Wielkiego Słowianina we współpracy z 

Nowosadską „Proswitą” – zbioru poświę-
conego 60. rocznicy śmierci Tarasa Szew-
czenki, w którym znalazły się dyskusje 
prowadzone przez dr. D. Doroshenkę, M. 
Hardova, dr. A. Jensena, dr. J. Badalić, S. 
Lukjanović i dr. O. Hricaja. „Książkę tę 
dedykujemy chwalebnej pamięci Đury 

Jakšiša, przyjaciela Ukraińców i 
wielbiciela geniuszu Szewczenki” – 

zamieszczono na pierwszej stronie 
książki (VELIKOMU SLAVEMU 1921). 

виданнях: Славистика, Матица српска, 
Proceedings for Slavic Studies та ін. 
Налагоджена регулярна співпраця між 
кафедрою україністики в Белграді та 
кафедрами слов’янської та української 
філології Київського, Львівського та 

Донецького університетів. Також 
спільні проєкти ініціювали Матиця 
српска, Сербська академія наук і 
мистецтв з Національною академією 
наук України. 

На початку ХХ століття до Сербії 
прибула нова хвиля іммігрантів з 

України. Однак ця українська громада 
не змогла повністю інтегруватися, тому 
її діяльність у Сербії носила переважно 
індивідуальний характер. Більшість 
цих емігрантів не затримувалися в 
Югославії надовго, а продовжували свій 
шлях до Західної Європи або Америки. 

Ті, що залишилися, змішалися з росій-
ською еміграцією або розпорошилися 
по українських осередках Воєводини, 
Боснії та Хорватії. Найвідоміші серед 
них М. Чубінський, Ю. Спекторський,      
А. Єлачич, генерали В. Науменко,            
П. Кокувко, полковник В. Білий, 
інженери А. Богославський, П. Кур-

ганський та інші. Сприяючи розвитку 
сербської культури, вони водночас 
репрезентували українську культуру. 
Серед плодів діяльності нової 
української еміграції варто згадати 
видання у співпраці з Новосадською 
«Просвітою» книжки «До великого 

слов’янина» — збірника до 60-річчя 
смерті Тараса Шевченка, куди ввійшли 
дискусії під керівництвом д-ра Д. До-
рошенко, М. Хардов, д-р А. Дженсен, д-р 
Я. Бадаліч, С. Лук'янович і д-ра Отець 
Грицай. «Цю книгу присвячуємо 
славній пам’яті Дюри Якшиша, друга 

українців і шанувальника генія 
Шевченка», – написано на першій сто-

рінці книги (VELIKOMU SLAVEMU 1921). 



57 

Od wiosny 1919 roku w Belgradzie 
przebywała wojskowa misja medyczna 
pod dowództwem Verbinca. Jego 
asystentami byli P. Franko i V. Hawkivski. 
Jugosławia formalnie nie uznała misji 
ukraińskiej, choć zezwoliła na jej 

działania w kwestii jeńców wojennych. 
Później dowództwo nad misją objął dr D. 
Doroszenko, a sama misja została 
przemianowana na Ukraiński Czerwony 
Krzyż na Bałkanach, który istniał do 
końca października 1919 r., po czym 
został przeniesiony do Bukaresztu. Misja 

zajmowała się uchodźcami i 
organizowała repatriację ukraińskich 
jeńców wojennych na Ukrainę. 

W sierpniu 1919 r. w Belgradzie 
powstało Towarzystwo Wzajemności 
Słowiańskiej, w którym stronę ukraińską 
reprezentowali wspomniani wcześniej 

Verbinec, P. Franko i W. Hawkowski. W 
1919 roku Towarzystwo zorganizowało 
dyskusję na temat kwestii ukraińskiej i 
wydało książkę z tej dyskusji 
(УКРАЇНСЬКЕ ПИТАННЯ 1919). 

Na początku lat dwudziestych XX 
wieku pod wpływem przedstawicieli 
nowej emigracji ukraińskiej w 

czasopiśmie „Nowa Ewropa” ukazało się 
kilka artykułów na temat kwestii 
ukraińskiej. Wśród nich najbardziej 
godne uwagi są dyskusje M. Tyškević 
(TIŠKEVIĆ 1921: 410), M. Hardovij 
(HARDOVIJ 1921: 137) i M. Rodzjanko 
(RODZJANKO 1925: 129). Odnowione 

zainteresowanie kwestią ukraińską na 
łamach prasy jugosłowiańskiej, przede 
wszystkim „Nowej Europy”, pojawiło się 
jeszcze przed wojną w 1939 roku. 
Zaciekawienie to zostało wzmożone 
przez walkę Ukrainy Zakarpackiej z 
Węgrami Horthyego, którą z dużą uwagą 

śledziła opinia publiczna na całym 
świecie. Prasa belgradzkia regularnie 

donosiła o walkach ukraińskiej gwardii 
ochotniczej „Sič” z wojskami Horthyego. 

З весни 1919 року в Белграді 
перебувала військово-медична місія під 
командуванням Вербінця. Його 
помічниками були П. Франко та В. 
Гавківський. Югославія офіційно не 
визнавала українську місію, хоча 

дозволяла її діяльність щодо 
військовополонених. Пізніше місію 
очолив д-р Д. Дорошенко, а сама місія 
отримала назву Український Червоний 
Хрест на Балканах, яка проіснувала до 
кінця жовтня 1919 р., після чого була 
перенесена до Бухареста. Місія 

займалася питаннями біженців і 
організовувала репатріацію українсь-
ких військовополонених в Україну. 

У серпні 1919 р. у Белграді було 
засновано Товариство слов'янської 
взаємності, в якому українську сторону 
представляли згадані раніше 

Вербінець, П. Франко та В. Гавковський. 
У 1919 р. Товариство провело дискусію 
щодо українського питання та 
опублікувало книгу за її підсумками. 
(УКРАЇНСЬКЕ ПИТАННЯ 1919). 

На початку 1920-х років під впливом 
представників нової української 
еміграції в журналі «Нова Європа» було 

опубліковано кілька статей з 
українського питання. Серед них 
найбільше заслуговують на увагу 
дискусії М. Тишкевича (TIŠKEVIĆ 1921: 
410), М. Хардового (HARDOVIJ 1921: 
137) і М. Родзянка (RODZJANKO 1925: 
129). Відродження інтересу до 

українського питання в югославській 
пресі, насамперед у «Новій Європі», 
з’явилося ще перед війною 1939 року. 
Цей інтерес був стимульований 
боротьбою між Карпатською Україною 
та Угорщиною Горті, за якою з великим 
інтересом слідкувала громадська думка 

в усьому світі. Белградська преса 
регулярно повідомляла про бої між 

Українською добровольчою гвардією 
«Січ» і військами Горті. Наприклад, у 



58 

Na przykład w marcu 1939 r. „Polityka” 
publikowała codzienne doniesienia o 
kryzysie wokół Ukrainy Zakarpackiej: 18. 
03. — „Poważny opór milicji „Sič”; 
„Okupacja Ukrainy Karpackiej nie jest 
całkowita”, „Stosunek Niemiec do 

Ukrainy Karpackiej”; 19. 03. — „Wojska 
węgierskie zajęły całą Ukrainę 
Karpacką”, „Prezydent Rzeczypospolitej 
Polskiej Mościcki wysłał telegram 
gratulacyjny do regenta Węgier 
Horthyego”; 20.03 - „Według oficjalnego 
komunikatu wojska węgierskie 

zakończyły okupację wojskową Ukrainy 
Karpackiej”; 21.03 — „Walki wojsk 
węgierskich z Ukraińcami i Czechami na 
granicy słowacko-polskiej”. 

Przyjazd do Belgradu prezydenta 
Ukrainy Karpackiej, Awgustyna 
Wołoszyna, również wzbudził duże 

zainteresowanie wśród serbskiej opinii 
publicznej. Prezydent Voloszyn oraz jego 
współpracownicy A. Štefan i L. Romaniuk 
zostali przyjęci przez premiera Królestwa 
Jugosławii Dragišę Cvetkovića, który za 
pośrednictwem swojego współpracow-
nika Lazicia przekazał uchodźcom 30 000 
dinarów. Tysiące uchodźców z Ukrainy 

Karpackiej przybyło na terytorium Jugo-
sławii. Tutaj znaleźli poparcie miejscowej 
ludności, która nie kryła swoich anty-
węgierskich nastrojów. Minister oświaty 
i prezes Sojmu Zakarpackiej Ukrainy, 
Augustyn Sztefan, pisał później w swoich 
wspomnieniach, że w miejscowościach, w 

których przebywał, podchodzili do niego 
Serbowie i gratulowali mu odwagi ukraiń-
skich bohaterów z „Siczy” (ŠTEFAN 1977) . 

Rozbudzona sympatia do narodu 
ukraińskiego zaowocowała powrotem 
dyskusji na temat kwestii ukraińskiej, 
której poświęcono cały numer „Nowej 

Evropy”, później wydana jako osobna 
książka „Mała Rosja i Ukraina” 

(MALORUSI I UKRAJINA 1939). Na 
łamach „Nowej Europy” zamieszczano 

березні 1939 р. «Політика» друкувала 
щоденні повідомлення про кризу 
навколо Карпатської України: 18.03 — 
«Серйозний опір боївки «Січ»; 
«Окупація Карпатської України не 
завершена», «Ставлення Німеччини до 

Карпатської України»; 19.03 — «Угор-
ські війська окупували всю Карпатську 
Україну», «Президент РП Мосціцький 
надіслав вітальну телеграму регенту 
Угорщини Горті»; 20.03 - "Згідно з 
офіційним повідомленням, угорські 
війська завершили військову окупацію 

Карпатської України"; 21.03 — «Бої між 
угорськими військами та українцями та 
чехами на словацько-польському 
кордоні». 

Значний інтерес серед сербської 
громадської думки викликав також 
приїзд до Белграда Президента 

Карпатської України Августина 
Волошина. Президента та його 
помічників А. Штефана та Л. Романюка 
прийняв прем’єр-міністр Королівства 
Югославії Драгіш Цветкович, який 
через свого помічника Лажича передав 
біженцям 30 тис. динарів. На територію 
Югославії прибули тисячі біженців із 

Карпатської України. Тут вони знайшли 
підтримку місцевого населення, яке не 
приховувало своїх антиугорських 
настроїв. Пізніше міністр освіти і 
голова Сойму Карпатської України 
Августин Штефан писав у своїх 
спогадах, що в містах, де він зупинявся, 

до нього підходили серби і вітали його 
за мужність українських героїв із «Січі» 
(ШТЕФАН 1977). 

Пробуджена симпатія до 
українського народу призвела до 
повернення дискусії про українське 
питання, якому було присвячено ціле 

число «Нової Європи», а згодом видане 
окремою книжкою «Малоросія і 

Україна» (МАЛОРУСИ І УКРАЇНА 1939). 
«Нова Європа» публікувала тексти 



59 

teksty Aleksandra Szulgina, Dmytra 
Doroszenki, Michajła Andrusiaka, 
Aleksija Jelačicia, Petra Mitropana i 
innych, którzy wyrażali swoje poglądy na 
bieżące wydarzenia na Ukrainie, a także 
na zagadnienia z zakresu historii i 

literatury ukraińskiej.  
Ostatnia fala emigracji ukraińskiej 

przypada na lata 90. XX wieku, kiedy to 
pewna liczba Ukraińców wyemigrowała 
do Serbii w związku z rozpadem ZSRR, co 
otworzyło im możliwość podróżowania i 
emigracji za granicę. Ludność ta, a także 

intelektualiści z mniejszości rusińskiej i 
ukraińskiej, którzy kształcili się na 
Ukrainie, odegrali znaczącą rolę w 
przybliżeniu języka ukraińskiego, 
używanego powszechnie wśród 
ukraińskiej diaspory w Wojwodinie, do 
ukraińskiego standardu literackiego. 

Dokonali tego poprzez działalność 
medialną (Ukraiński Program w radiu i 
telewizji, utworzony w latach 90. w 
ramach redakcji rusińskiej), a także 
poprzez odpowiedni wkład w nauczanie 
języka ukraińskiego w Serbii. 
Nauczycielami języka ukraińskiego w 
serbskich szkołach są w większości 

przedstawiciele ostatniej fali emigracji. 
W latach 90. diaspora rusińsko-

ukraińska w Serbii obchodziłą dwie 
ważne rocznice — 100. rocznicę 
osadnictwa Ukraińców (1990) i 250. 
rocznicę osadnictwa Rusinów (1995). 
Obie uroczystości stanowiły wyjątkowy 

przegląd rozwoju kulturalnego diaspory 
rusińsko-ukraińskiej na ziemiach 
serbskich, a także ich wzajemnego 
przenikania się i wspólnego wkładu w 
kulturę serbską. 

 
Rusini-Ukraińcy?  

Dylemat prawdziwy czy fałszywy  
Według ostatniego spisu powszech-

nego z 2002 r. w Serbii mieszka 15 626 
Rusinów, co czyni ich dziesiątą co do 

Олександра Шульгіна, Дмитра 
Дорошенка, Михайла Андрусяка, 
Алексія Єлачича, Петра Митропана та 
інших, які висловлювали свої погляди 
на поточні події в Україні, а також на 
питання, пов’язані з українською 

історією та літературою. 
Остання хвиля української еміграції 

припала на 1990-ті роки, коли після 
розпаду СРСР, що відкрило для них 
можливості подорожувати та 
емігрувати за кордон, певна кількість 
українців емігрувала до Сербії. Це 

середовище, разом із місцевими інте-
лектуалами русинської та української 
меншини, які здобули освіту в Україні, 
відіграло важливу роль у наближенні 
української мови, поширеної серед 
діаспори у Воєводині, до літературного 
стандарту. Це відбулося завдяки 

діяльності засобів масової інформації, 
зокрема програми Українського радіо і 
телебачення, створеної в 1990-х роках у 
рамках редакції «Русин», а також через 
значний внесок у вивчення української 
мови в Сербії. Варто зазначити, що 
більшість учителів української мови в 
сербських школах є представниками 

цієї хвилі еміграції. 
  У 1990-х роках русинсько-

українська діаспора в Сербії відзначила 
дві значні події – 100-річчя пере-
селення українців (1990) та 250-річчя 
переселення русинів (1995). Ці ювілеї 
стали нагодою для підбиття підсумків 

культурного розвитку русинсько-
української громади на сербських 
землях, а також продемонстрували 
їхню взаємодію та спільний внесок у 
сербську культуру. 

 
Русини-українці?  

Істинна чи хибна дилема 
Згідно з переписом населення 2002 

року, у Сербії проживало 15 626 
русинів, що робило їх десятою за 



60 

wielkości grupą etniczną w tym kraju. 
Należy zauważyć, że w spisach ludności, 
począwszy od 1880 r. aż do 1971 r., 
Rusinów rejestrowano razem z Ukraińca-
mi — do 1948 r. jako Rusinów (co obej-
muje zarówno Rusinów, jak i Ukraińców 

w dzisiejszym rozumieniu), a od 1948 r. 
do 1971 r. jako Rusinów-Ukraińców. W 
porównaniu z poprzednim spisem pow-
szechnym z 1991 r. Odnotowano spadek 
liczby Rusinów o dwa tysiące, co należy 
wiązać ze wzrostem liczby Ukraińców o 
mniej więcej taką samą liczbę jak w 

poprzednim spisie. Spis powszechny z 
2002 r. wykazał również, że w Wojwo-
dinie mieszkało 4635 Ukraińców, co 
stanowi 0,1% populacji i plasuje ich na 
12. miejscu pod względem liczebności. 

Poniżej znajduje się tabela przedsta-
wiająca liczbę Rusinów i Ukraińców wed-

ług wszystkich spisów ludności od 1880 
roku. Z tabeli wyraźnie wynika, że Rusini 
i Ukraińcy byli od początku rejestrowani 
w jednej kolumnie, jako ci, których języ-
kiem ojczystym był ruski (co obejmuje 
także małorosyjski i ukraiński). W latach 
1910–1931 Rusinów rozumiano jako 
Rutenów, Rusinów, Ukraińców, Karpac-

kich Rosjan, Rosjan-Ukraińców, natomi-
ast od 1948 do 1961 roku w tym samym 
składzie w spisie ujmowano Rusinów-
Ukraińców. Od 1971 roku Rusinów i 
Ukraińców ewidencjonuje się oddzielnie. 

 

 
 

Na początku lat dwudziestych XX 
wieku ruski ksiądz Đura Bindas 

wyjaśniał swoim „serbskim braciom” w 
czasopiśmie „Jedinstvo”, kim są Rusini, a 

чисельністю етнічною групою в країні. 
Варто зазначити, що в переписах 
населення з 1880 до 1971 року русини 
обліковувалися разом з українцями: до 
1948 року як русини (що включало і 
русинів, і українців у сучасному 

розумінні), а в період з 1948 по 1971 рік 
– під спільною категорією "русини-
українці". Порівняно з попереднім 
переписом 1991 року кількість русинів 
зменшилася на дві тисячі, що може 
бути пов’язано з пропорційним 
збільшенням чисельності українців. 

Дані перепису 2002 року також 
показують, що у Воєводині мешкало 
4635 українців, що становило 0,1% 
населення та відповідало 12-му місцю 
за чисельністю населення. 

Нижче представлено таблицю, що 
відображає чисельність русинів та 

українців у переписах населення, 
починаючи з 1880 року. З таблиці чітко 
видно, що спочатку вони реєструвалися 
разом – як носії русинської мови, що 
охоплювала також малоросійську та 
українську. У переписах 1910–1931 
років під терміном "русини" 
об'єднувалися рутени, русини, українці, 

прикарпатські росіяни та росіяни-
українці. У 1948–1961 роках у переписі 
додано категорію "русини-українці". 
Починаючи з 1971 року, русини та 
українці реєструються окремо.  

 

 
 

На початку 1920-х років русинський 
священик Дюра Біндас пояснював своїм 

«сербським братам» у журналі 
«Єдинство», хто такі русини, а хто такі 



61 

kim Ukraińcy: „Rusini w Wojwodinie są 
ostatnią gałęzią plemienia Małorosyjskie-
go, a oni wyemigrowali do Wojwodiny 
dwa i pół wieku temu z Podkarpacia. Po-
czątkowo osiedlili się w dwóch wioskach: 
Ruski Krstur i Kucura. Ponieważ nasz na-

ród pozostał moralnie i ekonomicznie 
nieskazitelny, od tego czasu rozprzest-
rzenił się po Baczce i Sremie, tak że dziś 
jest nas w naszym kraju 25 000, wliczając 
naszych braci krwi, Ukraińców, którzy 
imigrowali z Galicji (przez Slawonię i 
Bośnię) około 40 000” (BINDAS 1922: 3). 

„Bracia krwi” wymieniano razem pod 
wspólnym etnonimem Rusiński lub 
złożonym rusko-ukraińskim do 1971 r. 

Dyskusja na temat konieczności repre-
zentowania Rusinów i Ukraińców jako 
przedstawicieli dwóch mniejszości naro-
dowych rozpoczęła się w Jugosławii w 

latach 70. XX wieku. W materiałach po-
siedzenia Prezydium Komitetu Wyko-
nawczego Konferencji ZSLRJ (Związku 
Socjalistycznego Ludu Robotniczego 
Jugosławii) z dnia 12 maja 1970 r. Czyta-
my: „W sprawie Rusinów i Ukraińców 
mamy do czynienia z dwiema niewyjaś-
nionymi tezami. Zgodnie z jednym z 

poglądów, obie te narodowości powinny 
być określane wspólną nazwą „rusińsko-
ukraińska”. Natomiast według innego 
stanowiska, biorąc pod uwagę fakt, że 
Rusini posiadają określony status w 
Konstytucji Prowincji Wojwodina, a Pro-
wincja ma wobec nich określone zobo-

wiązania, obie narodowości należy wy-
mieniać oddzielnie” (SABADOŠ 1971: 28). 
Tworzy to błędne koło: ponieważ 
Ukraińcy nie są wymienieni w Konstytu-
cji jako mniejszość narodowa, państwo 
nie czuje wobec nich żadnych szczegól-
nych zobowiązań. Jednocześnie, okreś-

lenie ich konkretnie jako Ukraińców pro-
wadzi do ich marginalizacji ze względu 

na niewielki odsetek wśród mniejszości 
narodowych. To z kolei ogranicza ich 

українці: «Русини у Воєводині — це 
остання гілка малоросійського племені, 
і вони переселилися до Воєводини два 
з половиною століття тому з 
Підкарпаття. Спочатку вони оселилися 
у двох селах: Руський Керестур і 

Куцура. Оскільки наш народ залишився 
духовно та економічно розвинутим, він 
розповсюдився по всій Бачці та Срему, 
так що сьогодні в нашій країні є 25 000, 
а враховуючи наших братів, українців, 
які еммігрували з Галичини (через 
Славонію та Боснію) – близько 40 000» 

(BINDAS 1922: 3). «Брати по крові» 
згадувалися разом під спільним 
етнонімом русин або русин-українець до 
1971 року. 

Дискусія про необхідність 
представлення русинів і українців як 
представників двох національних 

меншин почалася в Югославії в 1970-х 
роках. У матеріалах засідання Президії 
Бюро Союзної конференції CCTHЮ 
(Соціалістичного союзу трудового 
народу Югославії) від 12 травня 1970 р. 
читаємо: «У справі русинів і українців 
маємо справу з двома нез’ясованими 
тезами. Відповідно до одного погляду, 

ці дві національності слід об'єднувати 
під спільною назвою «русини-
українці». Згідно з іншою точкою зору, 
оскільки русини мають особливий 
статус у Конституції Воєводини, яка 
накладає певні зобов’язання, ці дві 
національності слід розглядати 

окремо» (SABADOŠ 1971: 28). 
Утворюється замкнене коло: оскільки 
українці не визнані в Конституції як 
національна меншина, держава не несе 
перед ними жодних особливих 
зобов’язань. Водночас їхнє визначення 
виключно як українців призводить до 

маргіналізації через їхню 
малочисельність серед інших 

національних меншин, що обмежує 
можливості їхньої участі в суспільному 



62 

możliwości reprezentacji w życiu społe-
cznym i kulturalnym, a także utrudnia 
dostęp do edukacji, mediów w języku 
ojczystym oraz innych praw związanych 
z ochroną tożsamości narodowej.  

Przy tej okazji, na początku lat 70., 

intelektualiści ruscy wyrazili publicznie 
swoje poglądy. Simeon Sakač, redaktor 
redakcji języka rusińskiego w Nowym 
Sadzie i Miroslav Striber, asystent 
Wydziału Prawa w Nowym Sadzie, na 
łamach nowosadzkiej gazety „Dnevnik” 
jednoznacznie opowiadali się za 

etnonimem rusińsko-ukraińskim, który 
wówczas na stałe wpisał się w życie 
publiczne Jugosławii. Na przykład gazeta 
Ruske Slovo przyznaje nagrodę za 
najlepszą książkę literatury rusko-
ukraińskiej z lat 1945–1969 (RUSKE 
SLOVO 1969: 77–78), nazwa „rusko-

ukraińska” jest używana w aktach 
normatywnych instytucji kulturalnych, w 
regulaminie festiwalu kultury 
jugosłowiańskich Rusinów i Ukraińców 
„Czerwena Róża” i podobnych. (SABADOS 
1971: 44).  

W materiałach z Konferencji o 
kulturze tradycyjnej Rusinów i 

Ukraińców Wojwodiny (1970), która 
zapisała się w pamięci ożywioną 
dyskusją na temat konieczności 
deklarowania się jako Rusin lub 
Ukrainiec, można było usłyszeć m.in. 
opinię, że problem leży na linii 
identyfikacji rusko-ukraińskiej. Fałszywy 

dylemat? „Przed II wojną światową 
wśród Rusinów występowały różne 
polaryzacje”. Istniał nurt rusofilski i 
ukraiński, będący późnym odbiciem 
takiej konfrontacji w Galicji, Zakarpaciu i 
na Ukrainie, czyli w Rosji carskiej. Nurt 
rusofilski nie uznawał istnienia narodu 

ukraińskiego... Twierdzenie, że Rusini 
stanowią odrębną grupę etniczną wśród 

Rusinów w Jugosławii, nigdy nie miało 
liczniejszych zwolenników. W rezultacie 

та культурному житті, права на освіту, 
доступ до ЗМІ рідною мовою тощо.  

На початку 1970-х років російські 
інтелектуали відкрито висловлювали 
свої погляди з цього питання. Симеон 
Сакач, редактор русинськомовної 

редакції в Новому Саді, та Мирослав 
Штрібер, асистент юридичного 
факультету того ж міста, у 
новосадській газеті «Дневник» 
висловили однозначну підтримку 
етноніму «русинсько-український», 
який на той час уже міцно закріпився в 

суспільному житті Югославії. Цей 
етнонім широко використовувався в 
культурних та офіційних контекстах. 
Наприклад, газета «Руське слово» 
заснувала премію за найкращу книгу 
русинсько-української літератури 
1945–1969 рр. (РУСЬКОЕ СЛОВО 1969: 

77–78). Також назва «русинсько-україн-
ська» зустрічалася у нормативних до-
кументах культурних установ, а також 
у положенні про фестиваль культури 
югославських русинів і українців 
«Червона ружа» (SABADOS 1971: 44). 

У матеріалах Конференції про 
традиційну культуру русинів і 

українців Воєводини (1970), яка 
запам’яталася активною дискусією 
щодо необхідності ідентифікувати себе 
як русина чи українця, звучала, 
зокрема, думка про те, що проблема 
полягає саме у виборі між руською та 
українською ідентичністю. Хибна 

дилема? «Перед Другою світовою 
війною між русинами були різні 
поляризації». Був русофільський та 
український напрямок, який був пізнім 
відображенням такого протистояння в 
Галичині, Закарпатті та Україні, тобто в 
царській Росії. Русофільський напрям 

не визнавав існування української 
нації. Твердження про те, що русини 

становлять окрему етнічну групу серед 
русинів Югославії, ніколи не мало 



63 

można zadać pytanie, czy taki dylemat 
jest prawdziwy czy sztuczny, czy też nie 
jest spóźnioną próbą wskrzeszenia teorii, 
która istniała w innym otoczeniu i w 
innych warunkach przed dwoma 
wojnami światowymi? Mianowicie w 

Austro-Węgrzech, a po ich rozpadzie w 
Czechosłowacji, w środowiskach ruskich 
istniał ruch opowiadający się za 
utworzeniem odrębnego narodu 
ruskiego, czyli rusińskiego. Tendencję tę 
wspierały kręgi magnackie na Węgrzech i 
burżuazja czechosłowacka. Środowiska 

te, z przyczyn politycznych, pomagały i 
zachęcały do takich prób, wykorzystując 
je do madziaryzacji bądź czechizacji 
ludności ruskiej. Cóż jednak powinno to 
oznaczać w naszych dzisiejszych 
warunkach? „Czy to tylko echo 
przeszłości, czy coś nowego?” (SABADOŠ 

1971: 7).  
Wprowadzenie jednak do 

dokumentów państwowych specjalnych 
etnonimów stało się, jak pokazują 
badacze (RUM'ÄNCEV 2009), okazją do 
wzmożenia aktywności publicznej 
przedstawicieli ruskiej mniejszości 
narodowej, którzy podkreślali 

wyjątkowość narodu rusińskiego, co 
zaowocowało prześladowania tych, 
którzy utrzymywali swoje stanowisko o 
pokrewieństwie Rusinów i Ukraińców. 
Charakterystycznym epizodem z tego 
okresu jest krytyka najwybitniejszego 
pisarza rusińskiego Mihajła Kovača, 

któremu odmówiono prawa do 
publikowania swoich utworów 
literackich w latach 1974-1977 z powodu 
oskarżeń o „ukrainizację Rusinów”. 

 
Zamieszanie wokół etnonimów 
W 1915 roku grupa posłów ruskich z 

Galicji Austriackiej zwróciła się do 
parlamentu austriackiego z wnioskiem o 

zastąpienie oficjalnej wówczas nazwy 
Rusini, rusiński nazwą Ukraińcy, 

більшої кількості прихильників. У 
результаті можна запитати, чи є така 
дилема реальною чи штучною, чи це не 
запізніла спроба відродити теорію, яка 
існувала в іншому середовищі та в 
інших умовах ще перед двома 

світовими війнами? А саме в Австро-
Угорщині, а після її розпаду в 
Чехословаччині, в руських колах виник 
рух, який виступав за створення 
окремої руської або русинської нації. 
Цю тенденцію підтримували 
магнатські кола Угорщини та 

чехословацька буржуазія. Ці кола з 
політичних мотивів сприяли й 
заохочували такі спроби, 
використовуючи їх для мадяризації чи 
чехізації руського населення. Але що це 
має означати в наших сучасних умовах? 
«Це просто відлуння минулого чи щось 

нове?» (САБАДОШ 1971: 7). 
Проте введення спеціальних 

етнонімів до державних документів 
стало, як показують дослідники 
(РУМЯНЦЕВ 2009), можливістю 
активізувати громадську активність 
представників русинської національної 
меншини, які наголошували на 

унікальності русинської нації, що 
вилилось у переслідування тих, хто 
відстоював свою позицію щодо 
спорідненості русинів і українців. 
Характерним епізодом цього періоду є 
критика найвидатнішого русинського 
письменника Михайла Ковача, якому в 

1974-1977 роках було відмовлено у 
праві друкувати його літературні твори 
через звинувачення в «українізації 
русинів». 

 
Плутанина етнонімів 
У 1915 році група русинських 

депутатів з австрійської Галичини 
звернулася до австрійського 

парламенту з проханням замінити 
офіційну назву русини, русинський на 



64 

ukraiński. Przy tej okazji zwrócono się o 
opinię do dwóch profesorów 
Uniwersytetu Wiedeńskiego, Hansa 
Ibersberga i Vatroslava Jagića. Ibersberg 
zaproponował przyjęcie nowej nazwy, 
natomiast Jagić był pod tym względem 

bardziej powściągliwy, choć wierzył, że 
niezależnie od nazwy chodzi o tę samą 
osobę. Przytoczmy fragment jego tekstu 
O języku ukraińskim i nazwie Ukraińcy, 
który przygotował na zlecenie rządu 
austriackiego:  

„Obie nazwy „Rusini” i „Ukraińcy” są 

jednakowo poprawne, z tą tylko bardzo 
istotną różnicą, że pierwsza nazwa 
„oparta na wydarzeniach historycznych 
od końca XVIII wieku, była używana tylko 
dla tej części Małej Rosji, która należała 
do Austrii, podczas gdy druga ma pełną 
podstawę polityczno-geograficzną, jeśli 

chodzi o Małorosjan zamieszkujących 
Rosja." (JAGIĆ 1961: 288—296). 

Doktor teologii, twórca pierwszej 
gramatyki języka ruskiego, Hawryjil 
Kostelnik tak pisał o swoich rodakach:  

„Gdzie nasz chłopiec zna, tam nazywa-
my go jeszcze Rusnakami — w liczbie 
mnogiej, a Rusnakom w liczbie pojedyn-

czej; Nasi ludzie są Ruskimi, nasza mowa 
jest ruska. W niektórych miejscach (np. w 
dawnej Galicji) nazwie Rusnak odpowia-
dała Rusin (liczba mnoga: Rusini), a to 
tylko inna forma tej samej nazwy. Oprócz 
nazwy Rusnak mamy jeszcze inną nazwę 
narodową, która — niestety — nie jest 

jeszcze dobrze znana ani szeroko 
rozpowszechniona wśród naszych ludzi 
w Baczce i Srymie... Wiadomo, że każdy 
inny naród ma dwie lub więcej nazw. 
Dlatego Serbów nazywamy Serbami i 
Racami (tych, którzy przybyli z daleka od 
Raški — Raška dawna nazwa Serbii), 

Niemców — Niemcami i Szwabami, 
Węgrów — Węgrami i Madziarami. 

Mamy więc i my dwie nazwy: Rusnacy i 
Ukraińcy” (KOSTELNIK 1975: 121). 

назву українці, український. З цього 
приводу запитали думку двох 
професорів Віденського університету 
Ганса Іберсберга та Ватрослава Ягіча. 
Іберсберг підтримав прийняти нову 
назву, тоді як Ягіч був більш 

стриманим у цьому відношенні, хоча 
вважав, що незалежно від назви, воно 
стосується тієї самої особи. Процитуємо 
фрагмент його тексту «Про українську 
мову і назву українці», який він підго-
тував на прохання австрійського уряду:  

«Обидві назви «русини» і «українці» 

однаково правильні, з однією лише 
істотною різницею, що перша назва «за 
історичними подіями з кінця XVIII 
століття вживалася тільки для тієї 
частини Малоросії, яка належала 
Австрії, тоді як друга має повну 
політико-географічну основу щодо 

малоросів, які жили в Росії». (ЯГІЧ 1961: 
288—296). 

Доктор теології, творець першої 
граматики русинської мови Гавриїл 
Костельник писав про своїх земляків: 

«Кожна в нас дитина знає, що ми 
звемося руснаками — у множині, а 
руснаком в однині; Наш народ руський, 

мова наша руська. Подекуди 
(наприклад, у колишній Галичині) 
назві руснак відповідає русин (у 
множині: русини), але це лише інша 
форма тієї самої назви. Крім назви 
руснак, маємо ще одну національну, 
яка, на жаль, ще не так відома й не 

поширена в наших Бачці і Сримі... 
Відомо, що кожен інший народ має дві 
чи більше назв. Саме тому сербів ми 
іменуємо і сербами, і рацами (тобто тих, 
хто прийшов здалеку з Рашки - Рашка 
була старою назвою Сербії), німців – і 
німцями, і швабами, угорців – і 

угорцями, і мадярами. Отже, ми також 
маємо дві назви: і русини, і українці» 

(КОСТЕЛЬНИК 1975: 121). 



65 

Pisał na ten temat również wybitny 
ukraiński pisarz i slawista Iwan Franko: 
„Oficjalnie nazywano ten naród albo 
Russen (Rusini), albo gens Ruthenia 
(Naród ruski), albo Rusniaken (Rusnaky), 
podczas gdy sami uczeni ukraińscy nazy-

wali siebie narodem ruskim („rus’kim, 
nie „rosyjskim” — L. P.), małorosyjskim 
lub słowiańskim (FRANKO 1980: 145).  

Polski uczony Adam Fischer (1889—
1943) w swojej książce Rusin. Szkic 
etnografii Rusi pisze: 

„Rosjanie nazywają Rusinów 

Małorusinami, a oni sami niedawno, pod 
koniec XIX wieku, przyjęli nazwę 
Ukraińców. Przyjęli tę nazwę, aby 
nawiązać do pewnych tradycji Ukrainy 
kozackiej... W nauce polskiej nadal używa 
się określenia Rusini, ponieważ słowo to 
ugruntowało się w naszym kraju w 

swoim znaczeniu od wieków... Nazwa ta 
pochodzi od Ruś skandynawska (Ruś 
Waręgowa), która w IX wieku podpor-
ządkowała sobie Słowian Wschodnich i 
nadała im nazwę Rus, ale następnie 
uległa asymilacji (podobnie stało się w 
historii z germańskimi Frankami i Gala-
mi-Francuzami, którzy ich całkowicie 

zasymilowali). Terytorium państwowe 
Rusinów rozciąga się na rozległym obszar-
ze – od Karpat Wschodnich po tereny za 
Donem, od Sanu i Bugu po Kaukaz, od 
Morza Czarnego i Azowskiego po Prypeć. 
Rusini w Karpatach, podobnie jak wszyst-
kie ludy zamieszkujące regiony górskie, 

dzielą się na mniejsze grupy: Łemków, 
Bojków i Hucułów. Niektóre grupy łem-
kowskie również nazywają siebie Hornia-
kami. Ruska grupa językowa zamieszku-
jąca rejon Jasłoński nazywa siebie Izme-
szańci (lud mieszany). Całą grupę Łemków 
wraz z rasami mieszanymi nazywamy 

Rusnakami..." (FISCHER 1928: 24). 
Tak właśnie dotarliśmy do Gornicy – te-

rytorium, z której przybyli Wojwodińskie 
Rusini  i do ich autoetnonimu Rusnacy. 

Видатний український письменник і 
славіст Іван Франко писав з цього 
приводу: «Офіційно цей народ 
називався або Russen (русини), або gens 
Ruthenia (руський народ), або 
Rusniaken (руснаки), а самі українські 

вчені називали себе нацією руською, 
малоросійською або слов’янською 
(ФРАНКО 1980: 145). 

Польський учений Адам Фішер 
(1889—1943) у книзі «Русин. Нарис 
етнографії Русі» пише:  

«Росіяни називають русинів 

малоросами, а самі вони нещодавно, в 
кінці XIX століття, прийняли назву 
українці. Вони прийняли цю назву для 
підкреслення своїх традицій козацької 
України... Термін русини досі 
вживається в польській науці, тому що 
це слово утвердилося в нашій країні у 

своєму значенні протягом століть... Ця 
назва походить від скандинавської Русі 
(Русі варягів), яка в ІХ столітті підко-
рила східних слов'ян і дала їм свою 
назву Русь, але потім асимілювалася ж 
ними (подібно до того, що сталося в 
історії з германськими франками та 
галлами, останні їх також повністю 

асимілювали). Землі русинів простяга-
ється на величезній території – від 
Східних Карпат до територій за Доном, 
від Сану й Бугу до Кавказу, від Чорного 
й Азовського морів до Прип’яті. Як це в 
народів, що населяють гірські райони, 
русини в Карпатах поділяються на 

менші групи: лемків, бойків і гуцулів. 
Деякі групи лемків також називають 
себе горняками. Русинська мовна 
група, що населяє Ясельський район, 
називає себе Мішанцями (змішаний 
народ). Усю групу лемків разом із 
мішаними ми називаємо руснаками...» 

(Фішер 1928: 24). 
Так ми дійшли до Горниці – терито-

рії, звідки прийшли воєводинські 
русини та їх автоетнонім руснаки. 



66 

Podobne opinie można znaleźć we 
wszystkich najważniejszych encyklo-
pediach świata — od „Britannica” po 
„American Encyclopedia”, od „Encyc-
lopaedia of Education” po „Great Soviet 
Encyclopedia”. Dane we wszystkich 

powyższych źródłach są zgodne: 
„Ruthenians are any of those 

Ukrainians who were formerly Polish or 
Austrian and Austro-Hungarian subjects. 
The name is a Latinized form of the word 
Russi- an, but the Ruthenians are 
Ukrainians who, by accidents of history 

in the late Middle Ages, were absorbed 
into the territory of Lithuania, which in 
turn was united with Poland. The term 
Little Russians has also been appli- ed to 
them. The upper-class Ruthenians in 
Galicia, Bukovina, and the Car- pathian 
Mountains were assimilated into the 

conquering nations, whose language and 
Roman Catholic faith they adopted" 

(BRITANNICA)3.  
 Język ruski jako mikrojęzyk nadal 

będzie miał przyszłość. Bogata literatura 
w języku rusińskim ciągle się rozwija. Nie 
należy zakłócać tego naturalnego biegu 
rzeczy. Z drugiej strony język ukraiński 

będzie zyskiwał coraz większe znaczenie 
jako język istniejącej mniejszości 
narodowej w Serbii i jej lokalnej 
literatury, a także jako język dużego kraju 
słowiańskiego. Rusini i Ukraińcy w 
Wojwodinie uważają, że należą do tych 
samych korzeni historycznych; nie 

można po prostu ignorować licznych 
wspólnych aspektów ich współistnienia 

Подібні думки можна зустріти в усіх 
найбільших енциклопедіях світу — від 
Британіки до Американської 
енциклопедії, від Енциклопедії освіти 
до Великої радянської енциклопедії. 
Дані в усіх вищезазначених джерелах 

узгоджуються:  
„Ruthenians are any of those 

Ukrainians who were formerly Polish or 
Austrian and Austro-Hungarian subjects. 
The name is a Latinized form of the word 
Russian, but the Ruthenians are 
Ukrainians who, by accidents of history in 

the late Middle Ages, were absorbed into 
the territory of Lithuania, which in turn 
was united with Poland. The term Little 
Russians has also been applied to them. 
The upper-class Ruthenians in Galicia, 
Bukovina, and the Carpathian Mountains 
were assimilated into the conquering 

nations, whose language and Roman 
Catholic faith they adopted" 

(BRITANNICA)3. 
У мови войводинських Русинів як 

мікромови передбачається добре 
майбутнє. Їх багата література постійно 
розвивається. Цей природний процес 
не можна порушувати. З іншого боку, 

українська мова набуватиме все 
більшого значення як мова існуючої 
національної меншини в Сербії та її 
місцевої літератури, а також як мова 
великої слов’янської країни. Русини й 
українці у Воєводині вважають себе 
приналежними до одного історичного 

коріння; не можна просто ігнорувати 
численні спільні аспекти їхнього 

 
3 Tłumaczenie tego fragmentu z angielskiego: Rusinami nazywamy Ukraińców, którzy byli poddanymi 

Polski, Austrii lub Austro-Węgier. Nazwa ta stanowi zlatynizowaną formę słowa Rus, ale Rusini to Ukraińcy, 
którzy pod koniec średniowiecza stali się częścią Litwy, która później została zjednoczona z Polską. 
Nazywano ich takz e Małymi Rosjanami. Szlachta ruska w Galicji, Bukowinie i Karpatach została 
zasymilowana przez ludy zdobywcze, od których przejęła wiarę i język katolicki. 

Переклад цього фрагменту з англіи ської  мови: Рутени — це украї нці, які були підданими Польщі, 
Австрії  чи Австро-Угорщини. Ця назва є латинізованою формою слова Русь, але рутени — це 
украї нці, які в пізньому середньовіччі увіи шли до складу Литви, яка пізніше була об’єднана з 
Польщею. І х також називали малоросами. Руська шляхта в Галичині, Буковині та Карпатах була 
асимільована народами-завои овниками, від яких вони прии няли католицьку віру і мову. 



67 

w Jugosławii i Serbii. W początkowym 
okresie ich samookreślenia narodowo-
kulturowego i językowego, na przełomie 
XIX i XX wieku, dominowała właśnie ta 
tendencja. Obecnie poglądy 
przedstawicieli rusińskiej mniejszości 

narodowej są podzielone. Jedni twierdzą, 
że ojczyzną Rusinów jest Ukraina, inni 
zaś, że Rusini nie mają ojczyzny (PAPUGA 
2009). Przyszłość zadecyduje, która 
tendencja zwycięży. Odwołanie się do 
faktów i źródeł historycznych, a także 
edukacja ludności rusińskiej i ukraińskiej 

w Wojwodinie w tym zakresie oraz 
powstrzymanie się w miarę możliwości 
od upolityczniania problemu przyczynią 
się do wzmocnienia współpracy między 
Rusinami i Ukraińcami Wojwodiny oraz 
ich zbliżenia. 

 

BIBLIOGRAFIA 
 
BINDAS 1922 / Біндас Дюра, Рисин-

ске питањe у Воjводину. Jeдинство, 7. 
03. 1922, 8. 03. 1922, стр. 2. 

VELIKOM SLAVENU. Spomen knjiga 
povodom 60-to godišnjice smrti T. Šev-
čenka. Ruski Krstur—Zagreb: RNDP, 1921. 

JAGIĆ 1961 / Ягіч Ватрослав, Про 
українську мову та назву українці 
//Курс історії української 
літературної мови. Ред. І.К. Білодід. 
Т.2. Київ: Радянська школа, 1961, str. 
288—296. 

KOSTEL’NIK 1920 / Костельник 

Гавриїл, Бачванські Українці. 
Календар Товариства «Просвіта», 
річник 42 (1920), Львів 

KOSTEL’NIK 1975 / Костельник 
Гавриїл, Чом сом постал Українец? // 
Проза на бачванско-сримским руским 
дитературним язику. Нови Сад: Руске 

слово, 1975, стр. 129—136. 
NEBESNIJ 2005 / Небесниj Борис. 

Украjинци у Сербиjи. Нови Сад, 2005. 
www.rastko.rs/rastko/delo/11868 

співіснування в Югославії та Сербії. У 
початковий період їх національно-
культурного та мовного самовизначен-
ня, на зламі ХІХ-ХХ століть, саме ця тен-
денція домінувала. Наразі погляди 
представників русинської національної 

меншини розділилися. Одні стверджу-
ють, що батьківщиною русинів є 
Україна, інші, що русини не мають 
батьківщини (ПАПУГА 2009). Майбутнє 
вирішить, яка тенденція переможе. 
Базування на фактах та історичних 
джерелах, а також відповідна освіта 

войводинських русинів і українців у цій 
сфері та стриманість, по можливості, 
від політизації проблеми – сприяти-
муть зміцненню співпраці між руси-
нами та українцями Воєводини та 
їхньому зближенню. 

 

БІБЛІОГРАФІЯ 
 
БІНДАС 1922 / Біндас Дюра, 

Рисинске питањe у Воjводину. 
Jeдинство, 7. 03. 1922, 8. 03. 1922, стр. 2. 

ГАРДОВИЙ 1925 / Хардовиj Михаjлo. 
Из историje препорода украjiнског 
народа. Nova Evropa, Zagreb kw. 3, 5 

(1925): str. 137. 
KОСТЕЛЬНИК 1920 / Костельник 

Гавриїл, Бачванські Українці. Календар 
Товариства «Просвіта», річник 42 
(1920), Львів 

KOСТЕЛЬНИК 1975 / Костельник 
Гавриїл, Чом сом постал Українец? // 

Проза на бачванско-сримским руским 
дитературним язику. Нови Сад: Руске 
слово, 1975, стр. 129—136. 

НЕБЕСНИЙ 2005 / Небесниj Борис. 
Украjинци у Сербиjи. Нови Сад, 2005. 
www.rastko.rs/rastko/delo/11868 

РАМАЧ 2001 / Рамач Янко. Модели 

организованя културно-просвитного и 
националного живота Руснацох // 

Руски календар, 2001, Нови Сад: Руске 
слово, 200, str. 72—74.  

http://www.rastko.rs/rastko/delo/11868
http://www.rastko.rs/rastko/delo/11868


68 

RAMAČ 2001 / Рамач Янко. Модели 
организованя културно-просвитного 
и националного живота Руснацох // 
Руски календар, 2001, Нови Сад: Руске 
слово, 200, str. 72—74.  

RAMAČ 2007 / Рамач Янко. Русини у 

Jужноj Угарскоj (1745—1918). Novi 
Sad: VANU, Doktorske disertacije, t. 1, 
2007. 

RODZJANKO 1925 / Poдзjанко 
Mихajlo. Мисли и погледи пред 
будушношћу Русиje, Nova Evropa, 
Zagreb kw. 3, 5 (1925): str. 129. 

RUM'АNCEV 2008 / Румянцев Олег. 
Галичина – Боснія _ Войводина: 
Українські переселенці з Галичини на 
територію югославських народів у 
1890—1990 рр. Київ, 2008. 

RUM'АNCEV 2009 / Румянцев Олег. 
Питання національної ідентичності 

русинів і українців Югославії (1918— 
1991). Dottorato di ricerca in Studi 
Iberici, Anglo-americani e dell'Europa 
Orientale. Settore scientifico-disciplinare 
di afferenza: L-LIN/21, Slavistica. 
Universita ca' Foscari di Venezia, 2009. 

SABADOŠ 1973 / Cабадош Jанко. 
Утицаj одвоjeнoг третирава русинске 

од украjiнсke народности у Jугославиji 
на њих kuлтурни и политички живот. 
Магистарски рад. Београд: Факултет 
политичких наука, 1973. 

SABADOŠ 1973 / Cабадош Jанко. 
Проблеми на линиjи опредељења 
Рисин-Украjiнац у СФРJ. Сепарат из 

књиге „Tradicionalna kultura 
jugoslovenskih Rusina (prilozi). Novi 
Sad—Beograd: Руске слово, Etnografski 
institut SANU, 1971. 

STREHALYK 1979 / Стрехалюк 
Василь. Навчання мов народностей 
Боснії. Наша думка, 1979, 21, с. 54. 

STREHALYK 1985 / Стрехалюк Василь. 
Про мову, якою спілкуються 

югославськи українці. Наша думка, 
1985, 49, с. 38—39. 

РАМАЧ 2007 / Рамач Янко. Русини у 
Jужноj Угарскоj (1745—1918). Novi Sad: 
VANU, Doktorske disertacije, t. 1, 2007. 

РОДЗЯНКО 1925 / Poдзjанко Mихajlo. 
Мисли и погледи пред будушношћу 
Русиje, Nova Evropa, Zagreb kw. 3, 5 

(1925): str. 129. 
РУМЯНЦЕВ 2008 / Румянцев Олег. 

Галичина – Боснія _ Войводина: 
Українські переселенці з Галичини на 
територію югославських народів у 
1890—1990 рр. Київ, 2008. 

РУМЯНЦЕВ 2009 / Румянцев Олег. 

Питання національної ідентичності 
русинів і українців Югославії (1918— 
1991). Dottorato di ricerca in Studi Iberici, 
Anglo-americani e dell'Europa Orientale. 
Settore scientifico-disciplinare di 
afferenza: L-LIN/21, Slavistica. Universita 
ca' Foscari di Venezia, 2009. 

САБАДОШ 1973 / Cабадош Jанко. 
Утицаj одвоjeнoг третирава русинске 
од украjiнсke народности у Jугославиji 
на њих kuлтурни и политички живот. 
Магистарски рад. Београд: Факултет 
политичких наука, 1973. 

САБАДОШ 1973 / Cабадош Jанко. 
Проблеми на линиjи опредељења 

Рисин-Украjiнац у СФРJ. Сепарат из 
књиге „Tradicionalna kultura 
jugoslovenskih Rusina (prilozi). Novi 
Sad—Beograd: Руске слово, Etnografski 
institut SANU, 1971. 

СТРЕХАЛЮК 1979 / Стрехалюк 
Василь. Навчання мов народностей 

Боснії. Наша думка, 1979, 21, с. 54. 
СТРЕХАЛЮК 1985 / Стрехалюк Василь. 
Про мову, якою спілкуються 
югославськи українці. Наша думка, 
1985, 49, с. 38—39. 

ТАМАШ 1997 / Тамаш  Юлиан. 
История рускей литератури. Београд: 

Завод за уџбеникеи наставна 
средства1997. 

ТЕРЛИК 1996 / Терлик Іван. 
„Просвіта" — берегиня національної 



69 

TAMAŠ 1997 / Тамаш Юлиан. Исто-
рия рускей литератури. Београд: Завод 
за уџбеникеи наставна средства, 1997. 

TERLYK 1996 / Терлик Іван. 
„Просвіта" — берегиня національної 
ідентичності. Українське слово 1 

(1996): стр. 35—37. 
TIŠKEVIČ 1921 / Тишкевич Mихаjлo: 

Украjiнa према Русиjи и Poљсkoj у 
Словенству. Nova Evropa, Za- greb kw. 
2, 11 (1921): str. 410. 

UKRAJINSKO PITANJE 1919 / 
Украjинско питање. Београд: Руско 

одуљење Ддруштва словенске 
узаjaмности, 1919. 

FІRAK 1922 / Фірак Михайло. Наша 
браца Русини-Гкраїнци у Славонии и 
Босни. Руски календар за 
гославянских Русинох 1922, 74—78. 

FRANKO 1980 / Франко Іван. Нариси 

з історії української літератури 
Галичині // І. Франко. Зібр. Творів у 50 
т. Kиïв, т. 27 (1980): с. 130—148. 

HARDOVIJ 1925 / Хардовиj Михаjлo. 
Из историje препорода украjiнског 
народа. Nova Evropa, Zagreb kw. 3, 5 
(1925): str. 137. 

ŠTEFAN 1977 / Штефан Августин. 

Августин Волошин. Carpatian research 
center, Toronto, 1977. 

GUSTAVSSON, Sven R. Jihoslovanští 
Rusíni, jejich kultura a jazyk. Acta Slavica 
et Baltica. Vol. IV, 2006. Univerzita 
Karlova v Praze — Filozofická fakulta. 

FISCHER, Adam. Rusini: zarys 

etnografij Rusi. Lwów: Zakład Narodowy 
im. Ossoliçskich, 1928. 

MALORUSI I UKRAJINA. Preštampano 
iz Nove Evrope, Zagreb, 1939. 

MEILLET, Antoine. Linguistique 
historique et lingvistique générale. La 
société de linguistique de Paris, VIII, 

1921/1936. 
PAPUGA, Olena. Dan s poslanikom: 

Olena Papuga, Liga socijaldemokrata 
Vojvodine, Danas, 25. 01. 2009. 

ідентичності. Українське слово 1 
(1996): стр. 35—37. 

ТИШКЕВИЧ 1921 / Тишкевич 
Mихаjлo: Украjiнa према Русиjи и 
Poљсkoj у Словенству. Nova Evropa, Za- 
greb kw. 2, 11 (1921): str. 410. 

УКРАЇНСЬКЕ ПИТАННЯ 1919 / 
Украjинско питање. Београд: Руско 
одуљење Ддруштва словенске 
узаjaмности, 1919. 

ФІРАК 1922 / Фирак Михайло. Наша 
браца Русини-Гкраїнци у Славонии и 
Босни. Руски календар за гославянских 

Русинох 1922, 74—78. 
ФРАНКО 1980 / Франко Іван. Нариси 

з історії української літератури 
Галичині // І. Франко. Зібр. Творів у 50 
т. Kиïв, т. 27 (1980): с. 130—148. 

ШТЕФАН 1977 / Штефан Августин. 
Августин Волошин. Carpatian research 

center, Toronto, 1977.  
ЯГІЧ 1961 / Ягіч Ватрослав, Про 

українську мову та назву українці 
//Курс історії української літературної 
мови. Ред. І.К. Білодід. Т.2. Київ: 
Радянська школа, 1961, str. 288—296. 

GUSTAVSSON, Sven R. Jihoslovanští 
Rusíni, jejich kultura a jazyk. Acta Slavica 

et Baltica. Vol. IV, 2006. Univerzita Karlova 
v Praze — Filozofická fakulta. 

FISCHER, Adam. Rusini: zarys etnografij 
Rusi. Lwów: Zakład Narodowy im. 
Ossoliçskich, 1928. 

MALORUSI I UKRAJINA. Preštampano iz 
Nove Evrope, Zagreb, 1939. 

MEILLET, Antoine. Linguistique 
historique et lingvistique générale. La 
société de linguistique 

de Paris, VIII, 1921/1936. 
PAPUGA, Olena. Dan s poslanikom: 

Olena Papuga, Liga socijaldemokrata 
Vojvodine, Danas, 25. 01. 2009. 

VELIKOM SLAVENU. Spomen knjiga 
povodom 60-to godišnjice smrti T. 

Ševčenka. Ruski Krstur—Zagreb: RNDP, 
1921. 



70 

Oleh BELEY   
Uniwersytet Wrocławski 
Wydział Neofilologii 
 

JĘZYK WOJWODIŃSKICH 
RUSINÓW W 
KONTEKŚCIE ROZWOJU 
WARIANTÓW 
LITERACKIEGO JĘZYKA 
UKRAIŃSKIEGO KOŃ. 
XVIII – POCZ. XX 
WIEKÓW* 
 

Język wojwodińskich Rusinów w 
kontekście rozwoju wariantów literackiego 
języka ukraińskiego koń. XVIII - pocz. XX 
wieków, Žmogus ir žodis : mokslo darbai. 

Svetimosios kalbos. ‒ T. 17, nr 3 (2015), 
s. 6-18. 

  
 
 

Wybitny chorwacki lingwista Dalibor 
Brozowicz, zajmujący się między innymi 
zagadnieniem rozwoju języków literac-

kich, udowodnił, iż każdy współczesny 
język literacki powinien posiadać między 
innymi takie trzy zasadnicze cechy:  

1. polifunkcjonalność, czyli, obslugiwa-
nie wszystkich dziedzin życia codziennego;  

2. normatywność, czyli, wykorzysty-

wanie skodyfikowanej struktury na 
wszystkich poziomach języka;  

3.  panterytorialność, to znaczy, że na 
całym obszarze zamieszkałym przez daną 
narodowość powinien obowiązywać 
jeden wariant lub jedna odmiana języka 
literackiego1. Właśnie ten trzeci punkt 
wymieniony przez Brozowicza stanowi, 
moim zdaniem, najbardziej interesujące 

Олег БЕЛEЙ 
Вроцлавський університет 
Факультет неофілології 

 

МОВА ВОЄВОДИНСЬКИХ 
РУСИНІВ У КОНТЕКСТІ 
РОЗВИТКУ 
ЛІТЕРАТУРНИХ 
ВАРІАНТІВ 
УКРАЇНСЬКОЇ МОВИ 
КІН. ХVIII – ПОЧ. XX 
СТОЛІТТЯ 

 

Język wojwodińskich Rusinów w kontekś-
cie rozwoju wariantów literackiego języka 
ukraińskiego koń. XVIII - pocz. XX wieków, 
Žmogus ir žodis : mokslo darbai. Svetimo-
sios kalbos. ‒ T. 17, nr 3 (2015), s. 6-18. 

(Переклад українською – Вікторія Тур-
ська, аспірантка факультету неофіло-
логії Вроцлавського університету) 

 

Видатний хорватський мовознавець 
Далібор Брозович, який, зокрема, 
досліджував питання розвитку 

літературних мов, довів, що кожна 

сучасна літературна мова повинна 
мати, зокрема, такі три основні риси: 

1. багатофункціональність, тобто 
підтримка всіх сфер повсякденного 
життя; 

2. нормативність, тобто викори-
стання уніфікованої та кодифікованої 

структури на всіх рівнях мови; 
3. пантериторіальність, тобто один 

варіант або один різновид літератур-
ної мови, який має діяти на всій тери-
торії, де проживає дана національ-
ність1. Саме цей третій пункт, про який 
згадує Брозович, є, на мій погляд, 

 
* Publikujemy część artykułu, który ukazał się na Litwie w 2015 roku 
Фрагмент статті, опублікованої  у Литві 2015 року 
1 Dalibor Brozović, Standardni jezik: teorija, usporedba, geneza, povijest, suvremena zbilja, Zagreb: 

Matica hrvatska 1970, s. 178. 



71 

zagadnienie w odniesieniu do literackiego 
języka ukraińskiego.  

Tradycja literackiej ukraińszczyzny ma 
już ponad tysiącletnią historię. Z powodu 
różnych czynników (tych 
pozajęzykowych i wewnątrzjęzykowych) 

ukrainiści mają podstawy mówić o 
nowym wariancie języka literackiego 
dopiero pod koniec XVIII wieku. Wówczas 
to, w roku 1798 zostały opublikowane 
pierwsze trzy części poematu Eneidy 
Iwana Kotlarewskiego, co daje początek 
tak zwanemu nowemu literackiemu 

językowi ukraińskiemu. 
Marko Pawłyszyn – slawista z Austra-

lii, postępowanie Iwana Kotlarewskiego 
uważa za zbyt pochopne, nazywając 
żartobliwie “нановотворення” - “nowo-
rozrabianie” języka literackiego, ponie-
waż, I. Kotlarewski w swojej twórczości 

zakwestionował, a nawet wręcz odrzucił 
cerkiewnosłowiańszczyznę, przechodząc 
na żywy język ludowy, a mianowicie na 
jego rodzimą gwarę połtawską. Otóż, 
poczynając od czasu wydania Eneidy, a 
następnie Natałki Połtawki Iwana Kotla-
rewskiego, a także utworów Hryhorija 
Kwitky-Osnowianenki, Rusalki Dnistrza-

nej Iwana Wagelewicza, Markijana 
Szaszkiewicza, Jakowa Hołowackiego, nie 
mówiąc o publikacji pierwszego wydania 
Kobzarza Tarasa Szewczenki, w ukraiń-
skim kulturowym obszarze utwierdzają 
się i równolegle funkcjonują dwa warian-
ty języka literackiego o różnej genezie2. 

Pierwszy – tradycyjny: to cerkiewno-
słowiańszczyzna tak zwanej redakcji 
ukraińskiej lub kijowskiej. Jej najbardziej 
znanym ówczas przedstawicielem byl 
Hryhorij Skoworoda. Wariant drugi – 
nowatorski (demokratyczny): to wariant 
literackiej ukraińszczyzny, zbudowanej 

na żywej ludowej podstawie i reprezen-
towany w kilku regionalnych odmianach. 

найцікавішим питанням у контексті 
історії української літературної мови. 

Українська літературна традиція 
має понад тисячолітню історію. Вна-
слідок різних чинників (як зовнішніх, 
так і внутрішньомовних) дослідники 

вважають, що новий варіант україн-
ської літературної мови сформувався 
лише наприкінці XVIII століття. Важ-
ливою подією цього періоду стало ви-
дання у 1798 році перших трьох частин 
епічної поеми Івана Котляревського 
«Енеїда», що започаткувало розвиток 

нової української літературної мови. 
Австралійський славіст Марко 

Павлишин вважає, що Іван Котлярев-
ський діяв занадто швидко, жартома 
називаючи його спробу створити 
літературну мову «нановотворенням». 
Це пояснюється тим, що Котлярев-

ський у своїх творах свідомо 
відмовився від церковнослов’янської 
мови, віддаючи перевагу живій 
народній, зокрема полтавському 
говору. Вихід у світ його «Енеїди», а 
згодом «Наталки Полтавки», а також 
творів Григорія Квітки-Основ’яненка, 
«Русалки Дністрной» Івана Вагелевича, 

Маркіяна Шашкевича, Якова 
Головацького та першого видання 
«Кобзаря» Тараса Шевченка закріпили 
в українській культурі два варіанти 
літературної мови різного похо-
дження2. Перший з них, традиційний, 
спирався на церковнослов’янську мову 

в її українській (київській) редакції, 
яскравим представником якої був 
Григорій Сковорода. Другий же був 
новаторським (демократичним) й 
ґрунтувся на живій народній мові з 
певними регіональними  
варіаціями. 

Однак у сучасній україністиці та 
славістики причини появи нового 

 
2 Zob. Іван Матвіяс. Варіанти української літературної мови. Киї в 1994. 



72 

We współczesnej ukrainistyce i 
slawistyce w ogóle nie bada się jednak 
przyczyn powstania nowego wariantu 
ukraińszczyzny literackiej lub analizuje 
się ją bardzo powierzchownie. Wielu 
historyków języka ukraińskiego (szcze-

gólnie czasów radzieckich) tłumaczy 
przejście Iwana Kotlarewskiego oraz jego 
następców na język ludowy ich demokra-
tycznymi, narorodowymi poglądami. 
Moim zdaniem, owo tłumaczenie można 
uważać za zbyt idealistyczne. I. Kotlarew-
ski – rosyjski dworzanin, a na dodatek 

były oficer carskiej armii, osobiście 
zaprzyjaźniony z rosyjskim imperatorem 
(który nota bene bardzo zachwycał się 
Eneidą) raczej nie mógł być narodowcem 
i demokratą-reformatorem.  

Dlatego przyczyn postania nowego 
wariantu ukraińskiego języka literackiego 

trzeba szukać nie w światopoglądzie 
ukraińskich pisarzy początku XIX stulecia, 
a raczej w ich przekonaniach 
estetycznych. 

Dmytro Czyżewski – wybitny 
ukrainista ze Stanów Zjednoczonych w 
swojej obszernej  pracy pośwęconej 
historii literatury ukraińskiej uważa, że 

wszystkie teksty   pisane od XVIII do 
początku XIX wieku powstawały wedlug 
zasad estetyki klasycyzmu3. Klasycyzm, 
którego podstawowe zasady sformułował 
między innymi Nikola Buallo, proponując 
słynną teorię trzech stylow: wysokiego, 
średniego i niskiego. Teoria ta bardzo 

wyraźnie regulowała obszar 
funkcjonowania każdego stylu i 
konkretnie określała wykorzystanie 
środków językowych.   

Stąd, słynny Hryhorij Skoworoda, 
pisząc o rzeczach poważnych 
odpowiednio stylem wysokim lub 

średnim, zwracał się ku zasobom 

літературного варіанту української 
мови або не досліджуються, або 
розглядаються поверхово. Багато 
істориків української мови (особливо 
радянської доби) пояснювали перехід 
Івана Котляревського та його 

наступників на народну мову 
демократичними й національними 
поглядами. Проте такий підхід 
виглядає занадто ідеалістичним. 
Навряд чи Іван Котляревський – 
російський придворний і, до того ж, 
колишній офіцер царської армії, 

особисто дружній із російським 
імператором (який, до речі, дуже 
любив «Енеїду»), міг бути  
народником і демократом-
реформатором. 

Тож пояснювати появу нового 
варіанту української літературної 

мови варто не світоглядом письмен-
ників початку XIX століття, а їхніми 
естетичними уподобаннями.  

Американський українознавець 
Дмитро Чижевський зазначав, що всі 
твори, періоду від XVIII до початку XIX 
століття, створювалися відповідно до 
естетичних канонів класицизму.3 

Зокрема, французький теоретик 
Нікола Буало розробив концепцію 
трьох стилів: високого, середнього й 
низького, кожен із яких мав чітко 
визначену сферу функціонування й 
відповідні мовні засоби. 

Відтак Григорій Сковорода, пишучи 

про серйозні темі відповідно високим 
чи середнім стилем, використовував 
урочисту церковнослов’янську мову, 
напр.: 

(…) Радуйся, страна щастлива! 
Пріймеш мужа добротлива. 
Брось завистливые нравы! 

Вѣрен его есть познавый. 
 

 
3 Дмитро Чижевськии . Історія української літератури (від початків до доби реалізму), Тернопіль, 

1994. 



73 

językowym poważnej 
cerkiewnosłowiańszczyzny, np.: 

 (…) Радуйся, страна щастлива! 
Пріймеш мужа добротлива. 
Брось завистливые нравы! 
Вѣрен его есть познавый. 

Щастлив на степень,  
                                    конец на блажен4. 

 Swoją drogą, Iwan Kotlarewski, 
świadomie wykorzystując styl niski, 
stosuje burleskowy prześpiew słynnego 
poematu Wergiliusza, zresztą  jak 
wiadomo, wylącznie do celów 

prywatnych, bez zamiaru publikowania. 
Tylko dzięki ukraińskiemu wydawcy z 
Petersburga M. Parpurze i 
nieprzestrzeganiu w ówczesnej carskiej 
Rosji  praw autorskich światło dzienne 
ujrzały trzy części Eneidy bez zgody 
autora. Kotlarewski w następnych 

częściach swego utworu pokazał M. 
Parpurę, tym razem pod imieniem 
Macapura w piekle, „za grzech”, że 
nieswoje rzeczy oddał do druku. Ludowy 
język prozy Kwitki-Osnowjanenki 
również jest zgodny z założeniami 
klasycyzmu: utwory o życiu chłopów 
autor opisuje językiem ludowym 

(ukraińskim, którym posługiwali się 
prości ludzie tym razem w okolicach 
Charkowa), natomiast teksty o 
dworzanach (m. in. Пан Халявський) 
zostały napisane w języku rosyjskim, tak 
samo zresztą jak dedykacja żonie 
zamieszczonej w opowiadaniu Маруся. 

Warto szczególnie podkreślić, iż nie 
subiektywne poglądy ukraińskich pisarzy, 
a estetyka klasycyzmu w warunkach 
Ukrainy początku XIX wieku wywarła 
decydujący wpływ na powstania dwóch 
wariantów ukraińskiego języka 
literackiego.  

Dopiero z chwilą pojawienia się na 
scenie historycznej Tarasa Szewczenki, 

Щастлив на степень,  
                           конец на блажен4. 
Слід додати, що Іван Котляревський, 

свідомо обравши низький стиль, 
використав бурлескний переспів 
знаменитої поеми Вергілія, причому 

лише для приватного користування, 
без наміру оприлюднювати твір. Однак 
завдяки петербурзькому українському 
видавцеві М. Парпурі та відсутності 
жорсткого дотримання авторських 
прав у тогочасній царській Росії, три 
частини «Енеїди» побачили світ без 

дозволу автора. У пізніших частинах 
Котляревський зобразив М. Парпуру 
під іменем Мацапури, покараного в 
пеклі «за гріх» ‒ друкування чужих 
творів без згоди авторів. Народна мова 
в прозі Григорія Квітки-Основ’яненка 
також відповідала принципам 

класицизму. Твори про селянське 
життя він писав народною мовою 
(харківським діалектом), а тексти про 
дворянство (зокрема пана 
Халявського) – літературною 
російською, як і посвяту дружині в 
оповіданні в «Маруся».  

Це демонструє, що визначальним 

чинником у виборі мовних засобів 
була не стільки особиста позиція 
письменників, скільки естетичні 
норми класицизму, які діяли в Україні 
на початку XIX століття. 

Справжній прорив у літературній 
мові стався з появою Тараса Шевченка, 

який писав у руслі романтизму. Його 
творчість сприяла тому, що народна 
мова перестала вважатися стилістично 
низькою. Згодом вона стала єдиним 
засобом художнього висловлення в 
усіх жанрах літератури. У середині XIX 
століття етнографізм та реалізм, у 

тому числі лінгвістичний, поступово 
витіснили літературний варіант, 

 
4 Григоріи  Сковорода. Сад пісень: вибрані твори, Киї в, 1980, s.55. 



74 

twórczość którego powstaje w nurcie 
estetycznych idealów romantyzmu, 
literacki język oparty na żywej ludowej 
podstawie przestaje kojarzyć się z niskim 
stylem, a przeciwnie, ten język staje się 
jedynym środkiem do utworzenia 

tekstów literackich wszystkich  
gatunków. Narodnictwo oraz realizm, w 
tym i językowy w połowie XIX stulecia 
sprowadziły na margines wariant 
literacki ukraińszczyzny na 
cerkiewnosłowiańskiej podstawie. To 
zjawisko, jak wiadomo, miało miejsce 

tylko na terenach Nadnieprza. W tej 
części, która należała do Austro-Węgier 
zasady klasycyzmu były akceptowane do 
drugiej połowy XIX  wieku. Mychajlo 
Łuczkaj, Ołeksandr Duchnowicz, Adolf 
Dobriański na Zakarpaciu, działacze 
kultury Halicko-ruskiej Maticy, pisarze z 

Bukowiny, przedstawicieli grecko-
katolickiej cerkwi nadal ściśle trzymają 
się starego (tradycyjnego) wariantu 
języka literackiego na bazie cerkiewno-
słowiańszczyzny tak zwanej redakcji 
ukraińskiej. Nawet Iwan Franko swoje 
pierwsze utwory literackie pisał pod 
wpływem tradycji cerkiewno-

słowiańszczyzny. Ale ponieważ w Europie 
w połowie XIX wieku posługiwanie się 
językiem literackim na bazie martwego 
języka już dawno stało się anachro-
nizmem, to wariant języka ukraińskiego – 
cerkiewnosłowiańszczyzna – został 
uznany za zbędny i taki, który przeszkad-

za normalnemu rozwojowi duchowej 
kultury społeczeństwa. Podtwierdzeniem 
tego może być konotatywnie używany w 
przestrzeni publicystycznej termin 
язичіє5 na określenie ówczesnej redakcji 
języka cerkiewnosłowiańskiego. 
Bukowinianie Jurij Fed’kowicz, Sydir 

Worobkiewicz,  Haliczanin Iwan Franko, 
przedstawicieli Zakarpacia Vasyl’ 

заснований на церковнослов’янській 
традиції. Ця трансформація 
торкнулася переважно тих українських 
землях, що входили до складу 
Російської імперії. Водночас на землях 
Австро-Угорщини принципи 

класицизму зберігалися значно довше, 
до другої половини ХІХ ст. Зокрема, 
такі діячі, як Михайло Лучкай, 
Олександр Духнович, Адольф 
Добрянський на Закарпатті, а також 
представники Галицько-Руської 
Матиці та греко-католицького 

духовенства, письменники Буковини 
продовжували користуватися 
традиційним літературної варіантом 
на основі церковнослов’янської мови 
української редакції. 

Ще Іван Франко писав свої перші 
літературні твори під впливом 

церковнослов’янської традиції. Але 
оскільки в Європі середини ХІХ 
століття використання літературної 
мови, заснованої на мертвій мові, 
давно стало анахронізмом, варіант 
української мови – 
церковнослов’янська – вважався 
непотрібним і таким, що заважає 

нормальному розвитку духовної 
культури суспільства. Це підтверджує 
поширений термін язичіє,5 який 
конотативно вживався в 
публіцистичній сфері для позначення 
тогочасної версії церковнослов’янської 
мови. Буковинці Юрій Федькович, 

Сидір Воробкевич, галичани Іван 
Франко, представники Закарпаття 
Василь Ґренджа-Донський чи Бачки 
Гавриїл Костельник, які підтримували 
естетичні принципи романтизму чи 
реалізму, змогли створити основу для 
варіантів чи підваріантів української 

літературної мови на основі 
української народно-розмовної стихії. 

 
5 Zob. M. Mozer, “Jazyčije” – ein Pseudoterminus der sprachwissenschaftlichen Ukrainistik [w:] Studia 

Slavia Hung. 49/1-2 (2004). S. 121 – 143. 



75 

Grendża-Don’ski, czy też Baczki Hawryil 
Kostelnik, ktorzy popierali estetyczne 
zasady romantyzmu lub realizmu, potra-
fili stworzyć podstawy dla wariantów czy 
podwariantów ukrainskiego języka lite-
rackiego bazującego na języku ludowym. 

Jednak  równoległe  funkcjonowanie obu 
wariatów języka literackiego – starego 
(tradycyjnego) i nowego (ludowego), 
mimo że bardzo często prowadziło do 
ostrej konfrontacji, przetrwały one w 
Haliciji i Bukowinie do końca XIX wieku, a 
na terenach Zakarpacia, Priaszewszczyz-

ny i Baczki do 20-30 lat XX stulecia. 
Tutaj trzeba zaznaczyć, że jak to do-

wodzi historia języka ukraińskiego, na 
formowanie się różnych wariantów języ-
ka literackiego miały wpływ nie tylko 
czynniki estetyczne. Na przykład funkcjo-
nowanie wariantów języka ukraińskiego 

– halickiego i naddnieprzańskiego, o 
których wyodrębnieniu mówią, między 
innymi tacy badaczy, jak Jurij Szewelow6, 
Iwan Matwijas7, da się wytłumaczyć tylko 
czynnikami pozajęzykowymi, a miano-
wicie – politycznymi. Taras Szewczenko i 
jego następcy, między  innymi  Pantejle-
mon Kulisz, który zasłynął jako jeden z 

pierwszych autorów  powieści w języku 
ukraińskim oraz tłumacz Biblii i utworów 
klasykow literatury zachodnio-europejs-
kiej, redaktor ukraińskiego czasopisma 
naukowo-literackiego Oснови, zapewnili 
wysoki poziom rozwoju nowego ukraiń-
skiego języka literackiego na gruncie 

gwar  średniego Nadnieprza. Ale niestety 
w  1863 roku, a następnie w  1876 r. ro-
syjski car wydaje niekorzystne dla Ukra-
inców cyrkularze (Okólnik wałujewski 
oraz Ukaz emski), w których  po prostu 
zakazuje istnienia odrębnego języka 
ukraińskiego. Zabrania się w nim między 

Однак паралельне функціонування 
обох різновидів літературної мови – 
старої (традиційної) і нової (народної) 
– хоч і спричиняло це дуже часто 
гостре протистояння, збереглося в 
Галичині й Буковині до кінця ХІХ ст., а 

в теренах Закарпаття, Пряшівщини та 
Баччини до 20-30 рр. ХХ ст. 

Тут слід зазначити, на думку 
дослідників історії кодифікації 
української мови, на формування 
різних варіантів літературної мови 
впливали не лише естетичні чинники. 

Наприклад, функціонування варіантів 
української мови – галицької та 
наддніпрянської, про розрізнення яких 
стверджують такі дослідники, як Юрій 
Шевельов6 та Іван Матвіяс7, можна 
пояснити лише позамовними 
чинниками, а саме – політичними. 

Тарас Шевченко та його наступники, 
зокрема Пантелеймон Куліш, який 
уславився як один із перших авторів 
романів новою українською мовою, а 
також перекладач Біблії та класиків 
західноєвропейської літератури, 
редактор українського науково-
літературного журналу «Основи», 

забезпечили високий рівень розвитку 
нової української літературної мови на 
ґрунті говорів середньої 
Наддніпрянщини. Але, на жаль, у 1863 
р., а потім і в 1876 р. російський цар 
видав нищівні для українців 
циркуляри (Валуївський циркуляр та 

Емський указ), в яких гостро 
забороняв використовувати окремої 
української (малоруської) мови. Серед 
іншого він забороняв друкувати та 
ввозити книги цією ж мовою з-за 
кордону. У такий спосіб 
адміністративними діями гальмувався 

 
6 Юріи  Шевельов, Галичина і формування нової української літературної мови, Мюнхен, 1949. – s.51. 

Zob. Юріи  Шевельов. Українська мова в першій половині двадцятого століття (1900-1941): Стан і 
статус.  Чернівці, 1998. 

7Zob.  Іван Мтвіяс, Варіанти української літературної мови, Киї в 1998. 



76 

innymi drukowania oraz przywożenia z 
zagranicy książek w tym języku. W ten 
sposób działaniami administracyjnymi 
zahamowano rozwój literackiego języka 
ukraińskiego na terenie Imperium  Ro-
syjskiego. Również zostały zlikwidowane 

językowe kontakty między Nadnieprzem i 
ziemią Halicką.  

W tym samym czasie na  terytorium 
Austro-Węgier język ukraiński nie dozna-
wał takich drastycznych ograniczeń ze 
strony państwa: język ukraiński jest tole-
rowany w niektórych dziedzinach życia 

publicznego, jak na przykład w cerkwi czy 
szkole. Następuje bujny rozwój literatury. 
Właśnie w tym okresie daje o sobie znać 
grono słynnych pisarzy - “zachodników”: 
Iwan Franko, Wasyl Stefanyk, Olha Koby-
lanska, Łeś Martowicz, Osyp Makowej, 
Marko Czeremszyna, którzy w swojej 

twórczości sięgali do źródeł żywego języ-
ka ludowego, lecz narzecza południowo-
zachodniego, charakteryzującego się 
archaicznościa i w wielkim stopniu zróż-
nicowaniem (zdeferencjonowaności). 
Taki zróżnicowany rozwój kultury  ukraiń-
skiej w drugiej połowie XIX i na początku 
XX wieku na terenach Imperium Rosyjs-

kiego i Austro-Węgier spowodował pow-
stanie co najmniej dwóch regionalnych 
makrowariantów literackiego języka ukra-
ińskiego – naddnieprzańskiego i halickiego.  

Niebawem na terytorium obecnej 
Wojwodiny (dzisiaj Republika Serbska) 
również z przyczyn odosobnienia od 

pozostałych ziem ukraińskich oraz 
specyfiki ludowego języka powstaje 
kolejny wariant ukraińskiego języka 
literackigo – Baczwański. I chociaż 
pojawienie się regionalnych wariantów 
literackiego języka ukraińskiego 
naddnieprzańskiego, halickiego oraz 

baczwańskiego było spowodowano 
objektywnymi czynnikami politycznymi, 

ale ich funkcjonowanie w pewnym sensie 
miało sprzeczną wartość, a niekiedy 

розвиток літературної української 
мови в Російській імперії. 
Ліквідувалися й мовні зв’язки 
Наддніпрянщини з Галицькою землею. 

Водночас в Австро-Угорщині 
українська (руська) мова не зазнавала 

таких суворих обмежень. Вона 
використовувалася в школах, церкві й 
літературі, що сприяло її поступу. У 
другій половині XIX століття на 
західноукраїнських землях 
сформувалася група відомих 
«західних» письменників: Іван Франко, 

Василь Стефаник, Ольга Кобилянська, 
Лесь Мартович, Марко Черемшина, які 
розвивали літературну традицію на 
основі живої народної мови. Вони 
послуговувалися переважно говірками 
південно-західного наріччя, що 
вирізнялися архаїчністю та багатством 

форм. Такий різноманітний розвиток 
української культури в другій 
половині ХІХ – на початку ХХ століття 
на теренах Російської імперії та 
Австро-Угорщини спричинив появу 
принаймні двох регіональних 
макроваріантів нової літературної 
української мови – наддніпрянської та 

галицької.  
Невдовзі на території сучасної 

Воєводини (тепер Республіка 
Сербська) через її відокремленість від 
інших українських земель та 
специфіку народної мови формується 
бачванський варіант української 

літературної мови. Попри те, що поява 
регіональних варіантів літературної 
української мови в Наддніпрянщині, 
Галичині та Бачці була зумовлена 
об'єктивними політичними 
обставинами, їхнє існування в певному 
сенсі мало суперечливе значення. 

Подекуди це явище сприймалося як 
надмірне та згаданому вище 

критерієві Д. Брозовича – 
пантериторіальності літературного 



77 

nawet zbędność, i w ten sposób zdecydo-
wanie nie spełniało wyżej wymienionego 
postulatu D. Brozowicza – panterytorial-
ności, przede wszystkim chodzi o tereny 
rodzime Rusinów/Ukraińców. Bardzo 
dobrze zdawali sobie sprawy z tego 

ówczesni ukraińscy działacze kultury. Oni 
między innimi zapoczątkowali w prasie 
halickiej obszerną dyskusję poświęconą 
problemowi wariantów literackiej ukra-
ińszczyzny. Chodziło o warianty nowej 
ukraińszczyzny Naddnieprza oraz Galicji. 

W tej dyskusji wzięli udział między 

innymi Iwan Franko, Pantejłemon Kulisz, 
Borys Hrinczenko, Iwan Neczuj-Łewycki. 
Dyskusja była ostra, bardzo często 
sprowadzana do jakichś  drobiazków, na 
przykład czy ma sens używanie tej czy 
innej formy lub wyrazu. Wszyscy 
uczęstnicy tej dyskusji byli jednomyślni w 

kwestii funkcjonowania dwóch 
wariantów języka ukraińskiego jako 
zjawiska niekorzystnego (wręcz 
szkodliwego), i które ma być jak 
najprędzej zdołane. Powinien powstać 
jedyny syntezowany ogólnonarodowy 
język literacki, który będzie opierać się na 
gruncie ludowej ukraińszczyzny. Oto tak 

Іwan Franko poetycznie to ujął w sposób 
następujący: 

Діалект, а ми його надишем 
Міццю духа і вогнем любові 
І нестертий слід його запишем 
Самостійно між культурні мови. 
Pomimo wszelkich starań ze strony 

ukraińskich działaczy kultury w kwestii 
ujednolicenia nowego języka literackiego 
nadal istniał podział na warianty  języków 
z Naddnieprza i Halicji aż do czasu 
zakończenia II wojny światowej. W 
okresie międzywojennym na przykład 
miał bardzo niekorzystny wpływ na 

pogłębianie różnicy wariantów 
literackego języka fakt odrzucenia przez 

władze Ukrainy radzieckiej wspólnego 
dla obu obszarów Ukraińców Правопис 

стандарту, перш за все йдеться про 
питомо власні території 
русинів/українців. Цю проблему добре 
усвідомлювали тогочасні українські 
культурні діячі, які ініціювали широку 
дискусію в галицькій пресі щодо 

варіантів стандарту літературної мови 
тогочасних українців (русинів). Це 
передусім відносилось до варіантів 
нової української мови 
Наддніпрянщини та Галичини. 

До цієї дискусії долучилися такі 
видатні діячі, як Іван Франко, 

Пантелеймон Куліш, Борис Грінченко 
та Іван Нечуй-Левицький. 
Обговорення часто набувало гострого 
характеру та зводилося навіть до 
дрібних деталей, як-от доцільність 
використання певних слів і 
граматичних форм. Водночас усі 

учасники дискусії погоджувалися в 
головному: функціонування двох 
варіантів української літературної 
мови є несприятливим (шкідливим) 
явищем, яке слід якнайшвидше 
ліквідувати. На їхню думку, необхідно 
було створити єдину, синтезовану 
національну літературну мову, що 

ґрунтувалася б на народній 
українській. Це поетично підкреслив 
Іван Франко: 

Діалект, а ми його надишем 
Міццю духа і вогнем любові 
І нестертий слід його запишем 
Самостійно між культурні мови. 

Незважаючи на всі намагання 
українських культурних діячів 
уніфікувати нову літературну мову, 
поділ на наддніпрянський і галицький 
варіанти мов тривав до кінця Другої 
світової війни. У міжвоєнний період, 
наприклад, неприйняття радянською 

владою України спільного для обох 
теренів українства Правопису, 

створеного в Харкові 1928 р., тільки 
поглибило розбіжності між варіантами 



78 

(zbiór reguł pisowni) z 1928 roku 
utworzonego w Charkowie. Ta pisownia 
między innymi była uznana jako  
burżuazyjna i bardzo niebiezpieczna dla 
młodego sowieckiego społeczeństwa,  
zabroniono wykorzystywać go na całym 

obszarze Zwjązku Radzieckiego. 
Dopiero w 1945 roku, kiedy to odbyło 

się złączenie Zakarpacia z ZSSR literacki  
język ukraiński zdodywa cechę pantery-
torialności. Należy zwrócic uwagę, że ta 
cecha miała miejsce tylko na terenie 
Ukraińskiej Socjalistycznej Republiki 

Radzieckiej. Bo już w USA, Kanadzie, 
Niemczech, Brazylii, Argentynie, Australii, 
Serbii etc., gdzie na zwartych terenach 
zamieszkują Ukraińcy, wykorzystywany 
był zbiór reguł pisowni ukraińskiej z 
1928 roku, a nie z 1933 roku, co miało  
miejsce na Radzieckiej Ukrainie, lub 

skodyfikowane normy gwary ludowej 
(dotycze tylko Rusinów wojwodińskich).  

Dramatyczne czasy obu wojen 
światowych doprowadziły do tego, że 
jakiekolwiek kontakty kulturowe między 
Rusinami-przesiedleńcami osiadłych w 
Wojwodinie z ziemią ojczystą były 
odnotowywane w znikomej ilości8.   

Dlatego osobne potraktowanie 
zasługuje zagadnienie funkcjonowania 
regionalnego wariantu baczwańskiego 
literackiego języka ukraińskiego.  

Mianowicie w odniesieniu do tego re-
gionu, który znajduje się w sporej odleg-
łości od ziem macierzy, spróbujemy zwrócić 

nań główną uwagę w tym opracowaniu.  
Na obszarach północno-wschodniej 

części półwyspu Bałkańskiego, w Serbii, a 
dokładniej mówiąc, w Baczce (Wojwo-
dina) do dzisiaj zamieszkuje nieliczna 
grupa narodowościowa o nazwie Rusini, 
którzy sami siebie nazywają Rusnacy lub 

Rus’ki ludze. Rusini ci wykorzystują 
obecnie kodyfikowany język literacki o 

літературної мови. Цей правопис, крім 
усього іншого, отримав клеймо 
буржуазно-націоналістичного і такого, 
що становить велику небезпеку для 
молодого радянського суспільства. 
Тож його використання було 

заборонене на всій території 
Радянського Союзу. 

Лише в 1945 році, коли Закарпаття 
об'єдналося з Українською Радянською 
Соціалістичною Республікою, нова 
літературна українська мова набула 
загальнотериторіального характеру. 

Слід підкреслити, що така особливість 
мала місце лише на території 
Української РСР. Оскільки в США, 
Канаді, Німеччині, Бразилії, Аргентині, 
Австралії, Сербії та інших країнах 
українці (русини) щільно заселяли 
певні території, створюючи діаспорні 

осередки, там використовували 
український правопис 1928 року (на 
відміну від радянської України, де 
застосовувався правопис 1933 року) 
або ж кодифіковані норми рідного 
діалекту (що стосується лише 
воєводських русинів).  

Драматичні часи обох світових воєн 

призвели до того, що будь-які 
культурні контакти русинів-
переселенців, осілих у Воєводині, з 
рідною землею були зафіксовані в 
дуже незначній кількості8.   

Тому окремого розгляду заслуговує 
питання функціонування 

регіонального бачванського варіанту 
літературної української мови. 

У північно-східній частині 
Балканського півострова, в Сербії, а 
точніше, в Бачці та Сримі (Воєводина), 
досі живе невелика група русинів, які 
називають себе руснами або руським 

народом. Вони нині використовують 
кодифіковану літературну мову під 

 
8 Микола М. Цап. Вязи руснацох Бачки и Сриму з товариством «Просвита» у Львове , ”Шветлосц”, 

1994, nr 1, S. 51 – 59. 



79 

nazwie „ruska beszeda” i są potomkami 
XVIII-wiecznych przesiedleńców z 
północno-wschodniej części Zakarpacia.  

Historia emigracji tej grupy ludności 
sięga czasów Austro-Węgier, kiedy to 
ziemie odbite Turkom Osmańskim zaczę-

to zagospodarowywać od nowa i konsek-
wentnie zasiedlać różnorodną ludnością, 
między innymi i Rusinami. Warto tu przy-
pomnieć, że wówczas termin Rusin był 
podstawowym etnonimem służącym dla 
określenia narodowości zamieszkałej na 
terenie dzisiejszej Ukrainy (łaciński odpo-

wiednik - rutheni). Obok Rusinów ziemie 
Wojwodiny zasiedlali i kolonizowali 
przedstawiciele innych narodowości, jak 
np.: Macedończycy, Wołosi, Słowacy oraz 
przesiedleńcy z Czarnogóry.  

Z kronik historycznych wiadomo, że 
przesiedlenie Rusinów na Baczkę zaczęło 

się w r. 1751, kiedy to pierwsze dwieście 
rodzin greko-katolickich z obrzeży Muka-
czewa (miasto w dzisiejszym obwodzie 
Zakarpackim Ukrainy) wyjechało i osied-
liło się we wiosce Krstur9. Następne fale 
osiedlały się głównie w dwóch tamtej-
szych miejscowościach: w już wspomnia-
nym Krsturze i w Kucurze. Przesiedlenie 

odbywało się dosyć aktywnie. Według 
spisu ludności z 1787 roku w Krsturze w 
trzystu trzech chatach mieszkało 
czterysta trzydzieści jeden rodzin, co w 
przełożeniu na liczbę mieszkańców 
wynosiło dwa tysiące sto dziewięćdziesiąt 
osób. W Kucurze zostało zarejestro-

wanych trzysta osiemnaście rodzin, a 
więc tysiąc sześćset piętnaście osób10.  

Trzeba szczególnie zwrócić uwagę na 
jeszcze jeden bardzo ważny fakt, że władze 
Austro-Węgier w odniesieniu do ruskich 
osadników konsekwentnie stawiali 
ważny wymóg: przynależność do grecko-

katolickiej wspólnoty religijnej (Rutheni 
vere uniti). Właśnie ten czynnik, moim 

назвою «Руська бешеда» і є нащадками 
переселенців XVIII століття з північно-
східної частини Закарпаття. 

Історія еміграції цієї групи населен-
ня бере початок ще за часів Австро-
Угорщини, коли Габсбурги розпочали 

повторне освоєння відвойованих у 
османів територій, заселяючи їх 
різними етнічними групами, зокрема 
русинами. Варто зазначити, що на той 
час основним етнонімом для позначен-
ня корінного населення сучасної Украї-
ни був термін русин (латинський від-

повідник – rutheni). Окрім русинів, зем-
лі Воєводини заселяли і колонізували 
представники інших народів, зокрема 
македонці, німці, волохи, словаки та 
переселенці з Чорногорії. 

За історичними джерелами, 
переселення русинів до Бачки 

розпочалося у 1751 році, коли перші 
двісті греко-католицьких сімей з 
околиць Мукачева (нині Закарпатська 
область, Україна) виїхали та оселилися 
в селі Крстур.9 Наступні хвилі 
мігрантів осідали переважно у двох 
населених пунктах – Крстурі та Куцурі. 
Процес переселення тривав доволі 

активно: згідно з переписом 1787 року, 
у Керестурі проживало 431 сім'я в 303 
хатах, що становило 2 190 осіб. У 
Куцурі налічувалося 318 сімей,  
тобто 1 615 мешканців10. 

Слід звернути особливу увагу на ще 
один дуже важливий факт, що австро-

угорська влада послідовно ставила до 
руських поселенців важливу вимогу: 
належність до греко-католицької 
релігійної громади (Rutheni vere uniti). 
Саме цей фактор, на нашу думку, 
згодом відіграв вирішальну роль у 
здатності переселенців зберегти свою 

етнічну, і насамперед релігійно-
культурну ідентичність, в середовищі, 

 
9 Янко Рамач, Руснаци у Южней Угорскей (1745 – 1918). Нови Сад 2007, s. 56. 
10 Ibidem, s. 59. 



80 

zdaniem, później odegrał decydującą rolę 
w zachowaniu przez przesiedleńców 
własnej tożsamości narodowej, a przede 
wszystkim religijno-narodowej, w środo-
wisku z przeważającą liczbą przedsta-
wicieli innych wyznań religijnych: prawo-

sławnego, katolickiego i ewangelickiego.  
Oprócz zachowanej wiary głównie włas-

ny język stał się najbardziej charakterys-
tycznym i jednocześnie najbardziej repre-
zentatywnym wyznacznikiem odmienności 
i tożsamości tej nielicznej grupy narodo-
wościowej na terenie byłej Jugosławii.  

Współczesne ruskie gwary w Baczce i 
Sremie wywodzą się z południowołem-
kowskiego arealu dialektów ukraińskich, 
który – jak wiadomo – jest rejonem inten-
sywnych ukraińsko-polsko-słowackich 
kontaktów międzyjęzykowych11. Taka ich 
geneza wywarła potężny wpływ nie tylko 

na skład leksykalny, a również i na 
strukturę fonetyczną i gramatyczną 
języka Rusinów w Wojwodinie.  

Oto najbardziej charakterystyczne 
cechy fonetyczne języka Rusinów w 
Wojwodinie12: 

- prasłowiański *ě zmienia się w [і] 
(na piśmie и lub ї) albo w [е] (na piśmie е 

lub є), np.: гріх ‘grzech’, дїдо ‘dziad’, бида 
‘bieda’, били ‘biały’, вира ‘wiara’, (ale 
верни ’wierny’), шмих ’śmiech’, вик 
‘wiek’; лєто ’lato’ (ale лїтни ‘letni’), 
квет ’kwiat’ (ale квице ‘kwitnie’), хлєб 
‘chleb’, место ’miejsce’; 

- *ę przechodzi w [a] lub [’e], np.: заяц 

‘zając’, часто ‘często’, жадни ‘żadny’, 
вязац ‘wiązać’; месо ‘mięso’, пета ‘pięta’, 
щесце ‘szczęście’; 

- *ọ przechodzi, z reguły, w [u], 
chociaż w poszczególnych formach 
nosowy przydźwięk nadal pozostaje 

де кількісно переважали представники 
інших релігійних конфесій: 
православних, римокатоликів і 
євангелістів. 

Крім збереженої віри, також власна 
говірка стала найхарактернішим і 

водночас найбільш репрезентативним 
визначником самобутності та 
ідентичності цієї невеликої 
національної групи на території 
колишньої Югославії. 

Сучасні русинські діалекти в Бачці 
та Сремі походять із південно-

лемківського ареалу українських 
говірок, який, як відомо, є зоною 
інтенсивних українсько-польсько-
словацьких міжмовних контактів. Їх 
генеза мала потужний вплив не тільки 
на лексичний склад, але також на 
фонетичну та граматичну структуру 

руської мови у Воєводині. 
Ось найхарактерніші фонетичні 

особливості мови русинів у 
Воєводині12: 

- Праслов'янське *ě змінюється на 
[і] (на письмі і або ї) або на [е] (на 
письмі е або є), напр.: гріх 'гріх', дїдо 
'жебрак', біда 'бідність', били ' білий', 

віра 'віра', (але верни 'вірний'), шмих 
'сміх', вик 'вік'; лєто ’літо’ (ale лїтні 
’літо’), квит ’квітка’ (але квице ’цвіте’), 
хлєб ’хліб’, місце ’місце’; 

- *ę змінюється на [a] або [’e], напр.: 
заяц ‘заєць’, часто ‘часто’, жадни 
‘жоден’, вязац ‘зв’язувати’; месо ‘м’ясо’, 

пета ‘п’ята’, щесце ‘щастя’; 
- *ọ зазвичай змінюється на [u], хоча 

в деяких формах ще зберігається 
носовий приголосний, напр.: рука 
'рука', лука 'луг', дуб 'дуб', веду 'веду', 
муж 'чоловік', але ґамба 'губа, рот'; 

 
11 Zob. Z.Stieber, Wpływ polski i słowacki na gwary Łemków [w:] Świat językowy Słowian. Warszawa 

1974. S. 474 – 479; Mária Čižmárová, Nárečový slovník Rusínov-Ukrajincov Slovenska: Somatická lexika. 
Lexika kuchynského riadu a načinia. Lexika jedla. T.1. Prešov 2013. 

12 И осип Дзендзелівськии , Мова бачванців як засіб датування явищ лемківського діалекту [w:] 
Руснаци. Русини. 1745 – 1995: Приселэнэ и живот Руснацох у Бачкей, Сриму и Славониї 1745 – 1995. 
Нови Сад 1996.  



81 

zachowany, np.: рука ‘ręka’, лука ‘łąka’, 
дуб ‘dąb’, веду ‘prowadzę’, муж ‘mąż’, ale 
ґамба ‘warga, gęba’; 

- *ъ przekształcił się w [о], [и], [е], 
np.: вонка ‘na zewnątrz, na dworze’, 
молга ‘mgła’; дижд ‘deszcz’; деска ‘deska’; 

- prasłowiański *tort, *tolt, *tert, *telt  
refleksują się lub przechodzą w -trat-, -
tlat-, -tret-, -tlet-, lub w –trot-, -tlot-, lub 
w -torot-, -tolot-, -teret-, np.: бразда 
‘bruzda’, глава ‘głowa’, брег ‘brzeg’, 
влєчиц ше ‘wlec się’; крочай ‘krok’, 
млода ‘młoda’; зноровиц ше ‘znorowić 

się (o koniu)’, черева ‘jelita’, черешня 
‘czereśnia’, смерек ‘smrek’, черенови 
‘kątny’,  соловичок ‘słowik’;  

- *ort, *olt > -rat-, -lat- albo –rot-, -
lot-: ровни ‘równy’, робота ‘robota’, раб 
‘rab’, лакомни ‘łakomy’, локец  ‘łokieć’; 

- grupy *dj, *tj, i także *kt’ przechodzą 

w дз, ц albo w дж/ж, ч, np.: єдзенє 
‘jedzenie, potrawa’,  помоц ‘pomoc’; 
меджа ‘miedza’, мачуха ‘macocha’, 
унучка ‘wnuczka’); 

- syłabotwórczy *r przechodzi w –ар- 
albo w –ер-, -ор-, np.: барз ‘bardzo’ горди  
‘dumny, hardy’, верба ‘wierzba’, верх 
‘wierzch’, змерка ше ‘zmierzcha się’; 

- sylabotwórczy *l refleksuje się w 
ов/ол lub лу, ло, np.: вовк ‘wilk’, жовти 
‘żółty’, колбаса ‘kełbasa’; слунко ‘słońce’, 
тлусти ‘tęgi’, длобац ‘dłubać;’ 

- *rъ *rь *lъ, *lь przechodzą w ир/ер, 
ри/ре, лу, ли/лї, np.: кертиця, 
кирвавиц ‘krwawić’, кресцини ‘chrzciny’, 

хрибет ‘grzbiet’, яблуко ‘’jabłko, блиха  
‘pchła’, глїбоки ‘głęboki’;  

- na miejscu prasłowiańskiej grupy «v 
+ *j”, co znajdowała się między rdzeniem 
a przyrostkiem, wtórny [л’] pojawia się 
nie konsekwentnie, np.: поживлєнє 
‘posiłek, potrawa’, поздравлєне ‘pozdro-

wienie’, здравлє ‘zdrowie’ i зарабяц 
‘zarabiać’, охабяц ‘zostawiać’ i inne. 

 Co ciekawie, w języku Rusinów Baczki 
i Sremu akcent jest stały i on, 

- *ъ перетворився на [о], [и], [е], 
напр.: вонка ‘зовні, поза’, молга ‘туман’; 
дижд ‘дощ’; деска ‘дошка’; 

- праслов'янські *tort, *tolt, *tert, 
*telt відображають або 
перетворюються на -trat-, -tlat-, -tret-, 

-tlet-, або на -trot-, -tlot-, або на -torot- , 
-tоlоt-, -tеrеt-, напр.: бразда 'борозна', 
глава 'голова', брег 'берег', влєчиц ше 
'тягти'; крочай ‘крок’, молода ‘молода’; 
зноровиц ше ‘зноровитися (про коня)’, 
черева ‘кишки’, черешня ‘вишня’, 
смерек ‘патьок’, черенови ‘кутастий’, 

соловичок ‘соловейко’; 
- *ort, *olt > -rat-, -lat- або –rot-, -lot-

: ровни ‘рівний’, робота ‘робота’, раб 
‘раб’, лакомни ‘жадібний’, локец 
‘лікоть’; 

- групи *dj, *tj, а також *kt’ 
переходять у дз, ц або в дж/ж, ч, напр.: 

єдзенє ‘їжа, страва’, помоц ‘допомога’; 
меджа ‘межа’, мачуха ‘мачуха’, унучка 
‘внучка’); 

- складотворчий *r змінюється на -
ар- або на -ер-, -ор-, напр.: барз 'дуже', 
горди 'гордий, гордий', верба 'верба', 
верх 'вершина', змерка ше 'це темніє'; 

- складотворчий *l відображено в 

ов/ол або лу, ло, напр.: вовк ‘вовк’, 
жовти ‘жовтий’, колбаса ‘ковбаса’; 
слунко ‘сонце’, тлусти ‘кремезний’, 
длобац ‘вибирати;’ 

- *rъ *rь *lъ, *lь змінюється в ир/ер, 
ри/ре, лу, ли/лї, напр.: кертиця, кир-
вавиц 'кровотити', кресцини 'хрестини', 

хрибет 'гребінь', яблуко 'яблуко', бліха 
'блоха', глїбоки 'глибокий'; 

- на місці праслов'янської групи «v + 
*j», яка була між коренем і суфіксом, 
другорядний [l'] виступає 
непослідовно, напр.: поживлєнє 
'страва', поздравлєне 'привітання', 

здравлє 'здоров'яʼ і зарабяц 
«заробити», охабяц «залишати» та ін. 

Цікаво, що в мові русинів Бачки та 
Срему наголос постійний і він, як і в 



82 

odpowiednio jak i w języku polskim, 
zawsze pada na drugą sylabę od końca. 

Z punktu widzenia swego pochodzenia 
podstawowe zasoby leksykalne 
omawianej gwary to słowa, które 
przodkowie obecnych Rusinów Baczki 

przynieśli ze swojej karpackiej ojczyzny. 
Na osobną uwagę zasługuje 

zagadnienie obecności elementów 
polskich w języku ruskim w Baczce, 
pochodzących z jeszcze okresu 
karpackiego. Tak między innymi do 
polskojęzycznych wpływów na poziomie 

leksykalnym należą wyrazy: ґамба, 
варкоч, шлїскац, єдзенє, помоц i in.  Co 
ciekawe, autor pierwszej gramatyki 
języka Rusinów wojwodińskich – Hawryił 
Kostelnik (o sylwetce tego naukowca 
nieco później) notuje o wiele silniejszy 
wpływ języka polskiego w zakresie 

gramatyki (язиково фурми) języka 
rusińskiego w porównaniu z obszarem 
leksyki.  

1) Przemiana дь, д na дз, a ть, т na ц, 
np.: дзековац, дзети, дзень, дзе, дзивка 
etc. Jako wyjątek дїдо. 

2) Przemiana з, с drogą ich 
zmiękczenia na szypiące ж, ш, np.: жем 

‘ziemia’, шмерц ‘śmierć’, штреднї 
‘średni’, ше ‘się’ etc. 

3) Zmiękczenia л w ль, н w нь, 
ремешельньик ‘rzemeślnik’, рошліна 
‘roślina’, далеко ‘daleko’, алье ‘ale’. 

4) Końcówki przymiotników rodzaju 
męskiego w języku rusińskim funkcjonują 

bez й, np.: добри ‘dobry’, святи ‘święty’ 
цїхи ‘cichy’13 etc. 

A wśród leksyki zapożyczonej w 
dużym stopniu są reprezentowani 
również i germanizmy (фундамент, 
цегла, мур, хижа ‘budynek’, комора, 
кухня, вага, шифа ‘statek’, рихтац 

‘przygotowywać’ i t.d.), hungaryzmy 
(биров ‘wójt’, паприґа ‘papryka’, 

польській, завжди падає на другий 
склад від кінця. 

З погляду походження, основними 
лексичними ресурсами 
обговорюваного діалекту є слова, які 
предки нинішніх бачванських русинів 

принесли зі своєї карпатської 
батьківщини. 

Окремої уваги заслуговує питання 
присутності польських елементів у 
русинській мові в Бачці, що сягає 
карпатської доби. Так, серед інших, до 
польськомовних впливів на 

лексичному рівні належать слова: 
ґамба, варкоч, шльїскац, єдзенє, помоц 
та ін. Цікаво, що автор першої 
граматики мови воєводинських 
русинів Гавриїл Костельник (доклад-
ніше про цього вченого трохи пізніше) 
відзначає значно сильніший вплив 

польської мови в галузі граматики 
(язиково фурми) русинської мови в 
порівнянні із лексичною сферою. 

1) Зміна дь, д на дз, і ть, т на ц: 
дзековац, дзеци, дзень, дзе, дзивка etc.  
(виняток дїдо).  

2) Перетворення з, с шляхом їх 
пом’якшення на шиплячі ж, ш, напр.: 

жем ‘земля’, шмерц ‘смерть’, штреднї 
‘середній’, ше ‘ся’ тощо. 

3) Пом’якшення л в ль, н в нь, реме-
шельньик ‘ремісник’, рошліна ‘рослина’, 
дальеко ‘далеко’, алье ‘але’ та ін. 

4) Закінчення прикметників чолові-
чого роду в русинській мові функціо-

нують без й, напр.: добри ‘добрий’, 
святи ‘святий’13 цїхи ‘тихий’ тощо. 

Серед запозиченої лексики є також 
германізми (фундамент, цегла, мур, 
хижа 'будівля', комора, кухня, вага, 
шифа 'корабель', рихтац 'готувати' та 
ін.), мадяризми (биров 'мер', паприґа 

'паприка', теметов 'цвинтар', 
доганьош 'курець' тощо), румунізми 

 
13 Гавриіл Костельник, Проза на бачванско-сримским руским литературним язику, Нови Сад 1975. 

s. 325. 



83 

теметов ‘cmętarz’,  доганьош ‘ten, co 
pali’ etc.), rumunizmy (кляґ, колїба, 
фуяра i t.d.). Jednak największe wpływy 
w ostatnich stu latach na leksykę 
wojwodzińskich Rusinów wywarł 
niewątpliwie język serbski14.  

Różnorodne serbizmy weszły do 
każdej grupy leksykalno-semantycznej 
“ruskiej beszedy”, np.: животиня 
‘zwierzę’, шаран ‘karp’, обала ‘brzeg’, 
лоза ‘winogrono (krzew)’, чамец ‘łódź’, 
чувар ‘stróż’, одмориц ше ‘odpocząć’, 
храна ‘jedzenie’, сладолед ‘lody’, кафич 

‘kawiarnia’, сарма ‘gołąbki’, вредни 
‘korzysny’, ефтини ‘tani’, општина 
‘wspólnota, gmina’, порез ‘podatek’, 
рачун ‘rachunek’, упутница ‘przekaz 
pieniężny’ itp.15 

Jak zauważa naukowiec z Uniwersy-
tetu w Nowym Sadzie Julian Ramacz 

wpływ języka serbskiego w ostatnich 
latach odzwierciedla się również w struk-
turze fonetycznej: w języku rusińskim z 
co raz większym natężeniem pojawjają 
się wyrazy, zawierające w swoim składzie 
sylabotwórcze [r̥], co przekonująco świad-
czy o bardzo dużym natężeniu i postę-
pującym charakterze tego zjawiska, np.: 

брзи ‘pośpieszny (o pociągu)’, цртани 
(филм) ‘kreskówka’, раскрсница ‘skrzy-
żowanie’, првак ‘kierownik; pierwszok-
lasista’, а także nazwy własne Штрбац, 
Крста, Крстич, Црнянски, Трст 16.  

Wpływ języka serbskiego szczególnie 
wzmocnił się, jak twierdzi inny rusiński 

językoznawca Мykoła Koczysz, po II 
wojnie światowej: „największą falą w 
powojennym czasie, która objęła nasz 
język, była serbsko-chorwaczyzna”17.  

Zwracając uwagę na aspekt 
historyczny powstania literackiego języka 
Rusinów w Wojwodinie, niewątpliwie 

(кляґ, колїба, фуяра та ін.). Проте 
найбільший вплив на словниковий 
запас воєводинських русинів за 
останні сто років мала, безсумнівно, 
сербська мова14. 

До кожної лексико-семантичної 

групи «руської бешеди» увійшли різні 
сербські слова, напр.: животиня 
'тварина', шаран 'короп', обала 'берег', 
лоза 'виноград (кущ)', чамец 'човен', 
чувар 'сторож', одмориц ше 'відпочити', 
храна 'їжа', сладолед 'морозиво', кафич 
'кафе', сарма 'голубці', вредни 

‘корисний’, ефтини ‘дешевий’, 
општина ‘громада, муніципалітет’, 
порез ‘податок’, рачун ‘рахунок’, 
упутница ‘грошовий переказ’ тощо.15  

Як зазначає Юліан Рамач, науковець 
з Новосадського університету, вплив 
сербської мови останніх років 

відбивається також на фонетичній 
структурі: у русинській мові слова, що 
містять у своєму складі складовий [r̥], 
з’являються з ростом частотність, що 
переконливо доводить дуже велику 
інтенсивність і прогресивність цього 
явища, напр.: брзи 'швидкий (поїзд)', 
цртани  'мультфільм', раскрсница 

'перехрестя', првак 'менеджер; 
першокласник’, а також власні назви 
Штрбац, Крста, Крстич, Црнянски, 
Трст16. 

Як стверджує інший русинський 
мовознавець Микола Кочиш, особливо 
посилився вплив сербської мови після 

Другої світової війни: «найбільша 
хвиля в повоєнний час, що охопила 
нашу мову, була сербохорватська»17. 

Звертаючи увагу на історичний 
аспект виникнення літературної мови 
русинів у Воєводині, безсумнівно слід 
зазначити, що продовження 

 
14 Юлиан Рамач, Ґраматика руского язика. Београд 2002, s. 418. 
15 Ibidem, s. 419. 
16 Ibidem, s. 421. 
17 Микола М. Кочиш, Ґраматика руского язика: Фонетика. Морфология.Лексика. Нови Сад 1974. s. 27. 



84 

trzeba zaznaczyć, że kontynuacja 
korzystania z tradycji 
cerkiewnosłowiańszczyzny tak zwanej 
ukraińskiej redakcji, co miało miejsce na 
ziemiach ojczystych, straciło swoją 
aktualność i zupełnie siebe wyczerpało w 

nowych warunkach jeszcze w XIX wieku. 
Jako jedną z głównych przyczyn tutaj 
występuje terytorialna odległość od 
rodzimych stron, i wynikające z tego 
powodu ograniczenie z nią kontaktów. 
Jedynym wyjściem w celu zachowania 
własnej tożsamości stała się konieczność 

kodyfikacji i podniesienie miejscowej 
gwary do rangi języka literackiego. Ten 
proces już zapoczątkował Wołodymyr 
Hnatiuk18, który w 1897 roku 
przeprowadzał w tamtejszych stronach 
kompleksowe badania folklorystyczne, w 
wyniku których powstał zbiór utworów 

ludowych Rusinów Baczki. Publikacja 
zawiera czterysta trzydzieści pieśni 
ludowych, dwieście dwadzieścia 
opowiadań, liczne anekdoty i opisy 
różnych obrzędów ludowych. Publikując 
swoje zbiory, Wołodymyr Hnatiuk 
jednocześnie zachęcał Rusinów Baczki do 
podjęcia pierwszych kroków w zakresie 

kodyfikacji ‘олітературнення’ swoich 
gwar. Taką propozycję we właściwym 
czasie poparł siedemnastoletni Hawryił 
Kostelnik, który rodzimą gwarą w 1904 r. 
w Żółkwi opublikował tomik poezji З 
мойого валала.... W liście do W. Hnatiuka 
H. Kostelnik przyznaje się: „А я пишем 

так на нашим нарѣчию, бо мушим, бо 
шерцо гонѣ, бо знам же то будзе хасно-
вите нье льем за нас, алье и за лите-
рарни язик наш, т.е. шицких Русинох”19.  

A oto w taki sposób Hawryił Kostelnyk 
rozważa w kwestii historycznych 
podstaw “ruskiej beszedy”: “Наша 

бешеда ше виробела на гранїци трох 

використання у світській сфері 
традиції церковнослов’янської мови 
української редакції, яке мало місце на 
рідних землях, втратило свою 
актуальність і, ймовірно, вичерпало 
себе в нових умовах ХІХ ст. Однією з 

головних причин тут стала 
територіальна віддаленість від 
батьківщини і відповідно обмежені 
контакти з нею. Єдиним способом 
збереження власної ідентичності була 
кодифікація та піднесення місцевого 
діалекту до статусу літературної мови. 

Започаткував цей процес Володимир 
Гнатюк, який у 1897 р. провів 
комплексне фольклорне дослідження 
русинів в Бачці, результатом якого 
стало створення збірника «Русинських 
народних пісень Бачки». Видання 
містить чотириста тридцять народних 

пісень, двісті двадцять оповідань, 
численні анекдоти та описи 
різноманітних народних обрядів. 
Публікуючи свої збірки, Володимир 
Гнатюк18 водночас спонукав 
бачванських русинів зробити перші 
кроки до кодифікації 
«олітературнення» своїх діалектів. 

Свого часу цю пропозицію вирішив 
підтримати сімнадцятирічний Гавриїл 
Костельник, який у 1904 р. у Жовкві 
(місто біля Львова) видав збірку поезій 
«З мого валала...». Костельник зокрема 
пізніше скаже: „А я пишем так на 
нашим нарѣчию, бо мушим, бо шерцо 

гонѣ, бо знам же то будзе хасновите 
нье льем за нас, алье и за литерарни 
язик наш, т.е. шицких Русинох”19.  

А ось як Гавриїл Костельник 
розглядає історичні основи «руської 
бешеди»: “Наша бешеда ше виробела на 
гранїци трох народох: руско-

україньского, польського и словацького. 

 
18 Микола Мушинка, Володимир Гнатюк – перший дослідник життя і народної культури русинів-

українців Югославії [w:] Народни приповедки бачваньских Русинох. Руски Керестур: Руске слово, 1967, s. 7. 
19 Гавриіл Костельник, Проза на бачванско-сримским…,. s. 319. 



85 

народох: руско-україньского, польського 
и словацького. Барз добре видно, же 
корень нашей бешеди руско-україньски; 
барз вельки уплив на нєй ше зазначел 
польски, а словацки уж бул вело 
меньши…” (artykuł “Наша бешеда”)20.  

Nieco później, w roku 1923 H. Kostel-
nik wydaje Граматику бачванско-рускей 
бешеди, która – wedlug autora – 
koncentruje się na dwóch postulatach: „Я 
мерковал главно на 1) то, же би зме ше, 
дзе не мушиме, нє оддальовали од 
украиского; 2) же би правила писовнї 

були якнайпростейши”21. Nie zważając 
na ogromną odległość od ziem 
Naddnieprza, gdzie już posługiwano się 
nowym językiem literackim na bazie 
ludowej mowy, Rusini w Wojwodinie 
dzięki H. Kostelnikowi wyprzedzili w 
rozwoju i stabilizacji języka literackiego 

ziemie ojczyste (Zakarpacie), gdzie nadal 
panował wariant cerkiewno-
słowiańszczyzny zwany язичієм. Z tego 
względu bardzo charakterystyczny jest 
list H. Kostelnika z roku 1919 do swego 
kolegi na Zakarpaciu D. Byndasa, w 
którym prosi on, by tamtejsi działacze 
pisali językiem o proweniencji ludowej22. 

W powojennym okresie byłej 
Jugosławii, a dokładniej w ówczesnym 
Regionie Autonomicznym Wojwodiny, 
gdzie na zwartym terenie mieszkają 
potomkowie przesiedleńców ze 
wschodnich Karpat, regionalny literacki 
język Rusinów Baczki zdobywa status 

języka oficjalnego. W tym języku są 
wydawane gazety i czasopisma „Руске 
слово”, „Руски народни календар”, 
„Пионирска заградка”. W roku 1949 w 
radiu Nowy Sad powołano Redakcję 
Ruśką, а od 1975 roku są emitowane 
programy w lokalnej telewizji. W 1970 r. 

Барз добре видно, же корень нашей 
бешеди руско-україньски; барз вельки 
уплив на нєй ше зазначел польски, а 
словацки уж бул вело меньши…” 
(стаття “Наша бешеда”)20. Трохи 
пізніше, у 1923 р., Г. Костельник 

опублікував Граматику бачванско-
рускей бешеди, яка, за словами автора, 
зосереджена на двох постулатах: „Я 
мерковал главно на 1) то, же би зме ше, 
дзе не мушиме, нє оддальовали од 
украиского; 2) же би правила писовнї 
були якнайпростейши”21. Незважаючи 

на величезну віддаленість від 
Наддніпрянщини, де вже побутувала 
нова літературна мова, заснована на 
народному говорі, русини у Воєводині, 
завдяки Г. Костельнику, випередили 
свою батьківщину (Закарпаття) щодо 
розвитку та стабілізації своєї 

літературної мови, де продовжував 
панувати варіант церковнослов’ян-
ської мови, що називався язичієм. З 
цієї причини дуже характерним є лист 
Г. Костельника від 1919 р. до свого 
колеги на Закарпатті Д. Биндаса, в 
якому він просить місцевих активістів 
писати народно-розмовною мовою22. 

У післявоєнний період Югославії, 
зокрема в тодішньому автономному 
краї Воєводина, де компактно 
проживали нащадки переселенців зі 
східних Карпат, регіональна 
літературна мова бачванських русинів 
отримала статус офіційної. Цією мовою 

почали виходити газети й журнали, 
зокрема «Руске слово», «Руски народни 
календар», «Пионирска заградка». У 
1949 році на Радіо Новий Сад була 
створена русинська редакція, а з 1975 
року на місцевому телебаченні 
з’явилися передачі русинською мовою. 

 
20 Юлиан Тамаш, Гавриїл Костельник медзи доктрину и природу. Нови Сад 1986.  
21 Ibidem, s. 344. 
22 Ibidem, s. 326. 



86 

w Ruskim Krsturze założono gimnazjum z 
rusińskim językiem wykładowym. Od 
roku 1973 na Wydziale Filozoficznym 
Uniwersytetu w Nowym Sadzie 
funkcjonował lektorat języka rusińskiego 
i literatury, który w 1981 roku został 

przekształcony w Zakład Języka i 
Literatury Ruskiej, którym kieruje 
profesor Julian Tamasz, członek 
Narodowej Akademii Nauk Ukrainy.  

Przetłumaczenie Biblii na język ruski, 
jak również i aktywne używanie języka 
ruskiego w praktyce religijnej w Eparchii 

Kryżewackiej (diecezji), to znaczy w 
Chorwacji, Bosnii i Hercegowine, Słowenii 
i egzarchatu Krsturskiego23 dla greko-
katolików Serbii, co w sposób oczywisty 
świadczy o wysokim poziomie struktury 
funkcjonalno-stylistycznej języka 
literackiego Rusinów24. Niewątpliwym 

sukcesem języka ruskiego (ruskiej 
beszedy) jest wytworzenie rozmaitej 
literatury pięknej i naukowej, spośród 
najwazniejszych opracowań naukowych 
w tym języku wymienię gramatykę tego 
języka, podręczniki historii oraz historii 
języka i szkolnictwa. Od roku 1965 do 
chwili obecnej w Nowym Sadzie i Bele-

gradzie w języku rusińskim opublikowano 
ponad 200 podręczników dla szkół śred-
nich25. Jednak pomimo oczywistych 
wysokich osiągnięć, ruska beszeda z 
przyczyn obiektywnych pozostaje mało-
funkcjonalnym językiem, ponieważ nie 
obsługuje każdej dziedziny życia swoich 

użytkowników. Objaśnieniem takiej 
sytuacji jest przede wszystkim  
nieliczność i rozproszenie rusińskiej 
społeczności.  

Podsumując, należy wypunktować 
najważniejsze wnioski: 

Розвиток освіти русинською мовою 
також набув значного поштовху. У 
1970 році в Руському Крестурі була за-
снована середня школа з навчанням 
русинською. Вже у 1973 році на філо-
софському факультеті Новосадського 

університету започаткували курс 
русинської мови та літератури, який у 
1981 році перетворився на окрему 
кафедру. Першим її керівником став 
професор Юліан Тамаш, член 
Національної академії наук України.  

«Руською бешедою» було 

перекладене Святе Письмо, а активне 
використання русинської мови в 
релігійному житті, зокрема в 
Крижевацькій єпархії та пізніше в 
Керестурському23 екзархаті для греко-
католиків Сербії, засвідчило високий 
рівень функціонально-стильової 

структури літературної мови русинів. 
Безперечним успіхом русинської мови 
(руської бешеди) є створення 
різноманітної художньої та наукової 
літератури, серед найважливіших 
взірців наукових текстів цією мовою 
слід назвати наступні граматики цієї 
мови, підручники, наукові монографії з 

історії. Від 1965 року в Новому Саді та 
Белграді було видано понад 200 
русинськомовних підручників для 
середніх шкіл. Проте, незважаючи на 
очевидні високі досягнення, «Руська 
бешеда» з об’єктивних причин 
залишається малофункціональною, 

оскільки не охоплює всіх сфер життя її 
користувачів. Поясненням такої 
ситуації є, перш за все, нечисленність і 
розпорошеність русинської громади. 

Підсумовуючи, можна виокремити 
такі ключові висновки: 

 
23 W 2018 roku Papiez  Franciszek Egzarchat Apostolski w Kiereszurze Ruskim proklamował Diecezją 

św. Mikołaja. 
У 2018 році Апостольськии  Екзархат у Руському Керестурі Папа Франциск проголосив Єпархією 

св. Миколая. 
24 Псалми. Нови Сад. 2003; Святе Писмо: Нови Завит. Нови Сад 2006. 
25 Ю. Рамач, Ґраматика..., Београд 2002, s. 571 



87 

1. przyczyną  powstania wariantów 
regionalnych języka literackiego oprócz 
zasad  wewnętrzjęzykowych są czynniki 
natury pozajęzykowej;  

2. na przestrzeni czasowej od XVIII do 
początku ХХ wieków literacki język 

ukraiński funkcjonował w takich 
wariantach: 1) tradycyjnym, na 
podstawie starocerkiewnosłowiańszczyz-
ny; 2) język o podstawie ludowo-gwaro-
wej: wschodnia odmiana – nadnieprzańs-
ki; zachodnie odmiany – halicki; zakar-
packi; baczwański (czyli ruska beszeda). 

3. nie zważając na ogromną odległość 
od ziem Naddnieprza, gdzie już posłu-
giwano się nowym językiem literackim na 
bazie ludowej mowy, rodacy Rusini w 
Wojwodinie dzięki poecie Hawryjiłowi 
Kostelnikowi wyprzedzili w rozwoju i 
stabilizacji języka literackiego ziemie 

ojczyste (Zakarpacie oraz Priaszewszczyz-
nę), gdzie na przełomie XIX-XX wieków 
nadal panował wariant cerkiewno-
słowiańszczyzny zwany язичієм; 

4. fakt istnienia języka Rusinów w 
Wojwodinie na przestrzeni czasowej po-
nad ćwierć tysiąclecia jest fenomenem i 
niezwykłym przykładem funkcjonowania 

języka mniejszości narodowej w multikul-
turowym oraz multikonfesjonalnym 
środowisku; 

5. ruska beszeda stanowi niezaprzeczal-
ną zdobycz o wyjątkowej wartości kul-
turowo-historycznej nie tylko Ukrainy, ale i 
całej cywilizacji europejskich regionów; 

6. językoznawcy-sławiści, nie zwa-
żająс na krótkowzroczne i nie zawsze 
mądre postępowania polityków, powinni 
zabrać decydujący głos i dołożyć wszel-
kich starań w celu zachowania “ruskiej 
beszedy” na mapie języków wspólnoty 
europejskiej. 
 

1. Поява регіональних варіантів 
української літературної мови була 
спричинена не лише 
внутрішньомовними чинниками, а й 
позамовними факторами. 

2. У період із XVIII до початку XX 

століття літературна українська мова 
існувала в кількох варіантах: 1) тра-
диційний, заснований на старо-
слов’янській мові; 2) мова з народно-
діалектною основою, що мала такі 
різновиди: східний (наддніпрянський); 
західні (галицький, закарпатський, 

бачванський, тобто «руська бешеда»). 
3. Попри значну віддаленість від 

Наддніпрянщини, де вже побутувала 
нова літературна мова на народному 
говорі, русини у Воєводині, завдяки 
поетові Гавриїлу Костельнику, 
випередили у мовному розвитку свої 

рідні землі – Закарпаття та 
Пряшівщину, де на межі XIX–XX століть 
у літературному вжитку все ще 
домінувала церковнослов’янська мова, 
звана язичієм. 

4. Факт існування русинської мови у 
Воєводині понад чверть тисячоліття є 
унікальним прикладом 

функціонування мови національної 
меншини в полікультурному та 
багатоконфесійному середовищі. 

5. «Руська бешеда» є визначним 
культурно-історичним надбанням не 
лише України, а й європейської 
цивілізації загалом. 

6. Незважаючи на політичні 
труднощі та недалекоглядні рішення, 
мовознавці-славісти повинні рішуче 
підтримувати збереження «руської 
бешеди» як невід’ємної частини 
мовного розмаїття Європи. 

 
 



88 

BIBLIOGRAFJA / БІБЛІОГРАФІЯ 
 
 

Брозович 1967 – Далибор Брозович. 

Стандартные языки и сравнительный 

метод. [w:] Вопросы языкознания, Nr 1, 
1967. S. 27 – 33. 

Горбач 1969 – Олекса Горбач. Лексика 
говірки бачвансько-сримськихукраїнців 
[w:] Науковий збірник Музею української 
культури в Свиднику. Т. 4. Братислава 
1969.   

Дзендзелівський 1973 – Йосип 
Дзендзелівський. Діалектна взаємодія 
української мови з іншими слов’янськими 
в Карпатському ареалі. Київ: Наукова 
думка1973. 

Дуличенко 1981 – А.Д. Дуличенко. 

Славянские литературные микроязыки. 

Таллин. 1981.  
Костельник 1919 - Гавриїл 

Костельник. Бачванські українці [w:] 
Серед бурі (літературний збірник). 
Львів: Друкарня Ставропігійського 
інституту 1919, S. 134 – 137. 

Костельник 1975 - Гавриіл 
Костельник. Проза на бачванско-

сримским руским литературним язику, 

Нови Сад 1975. 
Мушинка 1967 – Микола Мушинка. 

Володимир Гнатюк – перший дослідник 
життя і народної культури русинів-
українців Югославії [w:] Народни 
приповідки бачваньских Русинох. Руски 

Керестур: Руске слово, 1967, s. 7 – 45. 
Рамач Ю 1974 – Юлиан Рамач. 

Ґраматика руского язика. Нови Сад: 
Руске слово 1974.  

Рамач Я. 2007 - Янко Рамач. Руснаци у 
Южней Угорскей (1745 – 1918). Нови 

Сад: Войводянска академія наукох и 

уметности, 2007. 

Кочиш М. 1974 - Микола М. Кочиш. 
Ґраматика руского язика: Фонетика. 
Морфология. Лексика. Нови Сад 1974. 

Цап 1994 - Микола М. Цап. Вязи 
руснацох Бачки и Сриму з товариством 
«Просвита» у Львове [w:] Шветлосц, 
1994, Nr 1, S. 51 – 59. 

Чижевськии  1994 - Дмитро 
Чижевськии . Історія української 
літератури (від початків до доби 
реалізму), Тернопіль: Феміна, 1994. 

Шевельов 1949 -  Юріи  Шевельов. 
Галичина у формування нової української 

літературної мови. – Мюнхен, 1949.  

Шевельов 1998 - Українська мова в 
першій половині двадцятого століття 
(1900-1941): Стан і статус.  Чернівці, 
1998. 

 
Brozović 1974 - Dalibor Brozović. 

Standardni jezik: teorija, usporedba, 
geneza, povijest, suvremena zbilja, Zagreb: 

Matica hrvatska 1970. 

Čižmárová 2013 – Mária Čižmárová. 
Nárečový slovník Rusínov-Ukrajincov 
Slovenska: Somatická lexika. Lexika 
kuchynského riadu a načinia. Lexika jedla. 
T.1. Prešov 2013. 

Mozer 2004 - M. Mozer, “Jazyčije” – ein 

Pseudoterminus der sprachwissenschaft-
lichen Ukrainistik [w:] Studia Slavia Hung. 
49/1-2 (2004). S. 121 – 143. 

Stieber 1974 – Z. Stieber. Wpływ polski i 
słowacki na gwary Łemków [w:] Świat języ-
kowy Słowian. Warszawa 1974. S. 474 – 479. 

 

 

 

 

 

 

 



89 

SPIS TREŚCI / ЗМІСТ 

 

Від редакції / Od redakcji__________3 
 
Роксана Мельник / Roksana Melnyk       
«Hornica» – ojczyzna przodków Rusinów z 
Wojwodiny / Горниця – прабатьківщина 
войводинських русинів__________5 
 
Роксана Мельник / Roksana Melnyk       
Kierunek na Południe / Курс на 
Південь__________11 
 
Alan Tułacz / Алан Тулач  
Wydział Filologiczny Uniwersytetu w 
Nowym Sadzie: Zakład Rusynistyki / 
Філософський факультет 
Новосадського університету: кафедра 
русиністики__________14 
 
Andrzej Dimov / Анджей Дімов  
Redakcja «Руске Слово» / Редакція 
«Руске Слово» __________17 
 
Alan Tułacz / Алан Тулач  
Instytut Kultury Rusinów  
Wojwodińskich / Інститут культури 
войводинських русинів__________23 
 
Andrzej Dimov / Анджей Дімов 
Miasto na brzegu Dunaju… Zwiedzanie 
centrum Nowego Sadu, restauracja  
«Лазин Салаш» / Місто на березі 
Дунаю… Екскурсія по центру  
Нового Саду, ресторан  
«Лазин Салаш» __________26 
 
Nataliia Holiak, Marta Klymko / 
Наталія Голяк, Марта Климко 
Wycieczka do Kucury: cerkiew 
greckokatolicka, muzeum «Etno Klub 
Kucury», kolacja, śpiewy / Екскурсія  
до Куцурa, музей русинської  
культури «Етноклуб Куцура»,  
вечеря, співи__________29 
 

Anna Chałupczyńska / Анна 
Халупчиньська  
Uroczyste śniadanie w rezydencji biskupa 
/ Урочистий сніданок у єпископській 
резиденції__________33 
 
Anna Chałupczyńska, Natalia Holiak / 
Анна Халупчинська, Наталія Голяк 
Dziurdziowo (serb. Ђурђево): obiad, Dom 
Kultury, Taras Szewczenko, szkoła, cerkiew 
/ Дюрдьов: обід, дім культури, Тарас 
Шевченко, школа, церква__________36 
 
Nataliia Holiak, Marta Klymko / 
Наталія Голяк, Марта Климко 
Zwiedzanie Ethno House, wykład Pana 
Bogdana Vislavskiego (o historii 
Rusnaków), biesiada / Відвідання 
Етнохижі, лекція про історію руснаків 
та почастунок в обійсті подружжя 
Віславських__________38 
 
Anna Chałupczyńska, Мarta Klymko / 
Анна Халупчинська, Марта Климко  
Integracja ze studentami / Вечірка  у 
студентів__________42 
 
 
НАУКОВА ЧАСТИНА__________44 
 
Ljudmila Popović / Людмила Попович 
Rusini i Ukraińcy w Serbii / 
Русини й українці у Сербії__________44 
 
Oleh Beley / Олег Белей 
Język wojwodińskich Rusinów w 
kontekście rozwoju wariantów 
literackiego języka ukraińskiego koń. XVIII 
– pocz. XX wieków / 
Мова воєводинських русинів у 
контексті розвитку літературних 
варіантів української мови кін. ХVIII – 
поч. XX століття__________71 

 

 



90 

Науково-публіцистичне видання 
 
 
 
 
 

VIA UCRAINICA 
 
 

ŚLADAMI  
NAJSTARSZEJ UKRAIŃSKIEJ DIASPORY: 

naukowo-edukacyjna ekspedycja wrocławskich ukrainistów do Wojwodiny 
 
 

СЛІДАМИ  
НАЙДАВНІШОЇ УКРАЇНСЬКОЇ ДІАСПОРИ: 

науково-навчальна експедиція вроцлавських україністів до Войводини 

 
 

Redakcja: Oleh Beley, 
Viktoriіa Turska 

 
Редакція:  Олег Белей, 

Вікторія Турська 
 
 

 

 

 



91 
 


